
Lo strano mondo della meccanica quantistica
Silvano Tagliagambe

1. Alice nel paese della meccanica quantistica

Alice,  nell’inseguire  un  gatto  un  po’  strano,  che  parlotta  tra  sé,  il  protagonista 
involontario dell’esperimento ideale di Schrödinger di cui avremo modo di parlare 
diffusamente più avanti, viene condotta a una tana che fa da ingresso a un mondo 
fantastico, il paese della conoscenza, quello dei suoi contenuti e dei suoi prodotti, dei 
sistemi teorici e delle situazioni problematiche.1

Questo paese è uno spazio intermedio tra esterno e interno, in cui il sapere non è là 
fuori, in qualche laboratorio o nei libri che lo trattano e ne danno conto, ma entra a far 
parte del cervello e della mente del soggetto che lo assimila e lo fa proprio, un luogo di  
confine quindi, da intendersi come limes, un punto di fine, la conclusione di ogni singola 
tappa del percorso, che però rappresenta contemporaneamente anche un limen, una 
soglia, l’inizio di una nuova fase, come si evince dalla duplice accezione del confine che 
ho cercato di approfondire in un mio testo di diversi anni fa.2 
Alice, seguendo il gatto di Schrödinger, ha varcato questa linea di confine e si trova in 
luogo in cui le cose non sono come sembrano perché, come sostiene il titolo di un libro 
in cui si era imbattuta tempo prima e che l’aveva incuriosita, “la realtà non è come ci 
appare”.3 
Seguendo il gatto che l’aveva fatta piombare in questa dimensione apprende da lui che 
la ragione per la quale egli, facendosi seguire, l’ha volta introdurre nel mondo della 
conoscenza e delle sue manifestazioni è che tra i tanti libri che si trovano all’interno di 

1 Si tratta di un paese per molti versi analogo al Mondo 3 di cui parla K.R, Popper in Objective Knowledge:  
An Evolutionary Approach, Clarendon Press, Oxford 1972, tr. it.  Conoscenza oggettiva. Un punto di vista  
evoluzionistico Armando, Roma, 1975 con una differenza sostanziale però. Per Popper questo mondo si 
occupa di "libri in sé", di "teorie in sé", di "problemi in sé" ecc. non riferiti a nessun soggetto specifico,  
individuale o collettivo, ma considerati invece come qualcosa di astratto da assumere e interpretare,  
semplicemente, nella loro possibilità  o potenzialità  di essere letti, interpretati, capiti, e che devono, di 
conseguenza,  venire  studiati  in  maniera  oggettiva,  indipendentemente  dalla  questione  se  queste 
potenzialità vengano o meno mai realizzate da qualche organismo vivente. Per Alice, nel viaggio che 
viene qui raccontato,  la realizzazione di queste potenzialità è invece un’esigenza imprescindibile, in 
quanto l’itinerario da lei seguito si articola in una serie di tappe, ciascuna delle quali costituisce la fase di 
un processo di mediazione e di incorporazione in virtù del quale l’esterno, in tutte le sue accezioni, viene 
assimilato e fatto proprio, dando così il senso di come si possa approdare a un. equilibrio metastabile e 
dinamico tra la realtà che si trova al di là e al di fuori e l’universo interiore.
2 S. Tagliagambe, Epistemologia del confine, Il Saggiatore, Milano 1997.
3 C. Rovelli, La realtà non è come ci appare. La struttura elementare delle cose, Raffaello Cortina, Milano 
2014.

1



esso ve n’è uno, particolarmente gustoso, scritto da Robert Gilmore,4 che vede come 
protagonisti proprio loro due. Di fronte allo stupore e all’incredulità di Alice egli la invita 
a entrare nelle pagine di questa opera avvertendola che si troverà immersa in un 
ambiente del tutto nuovo e sconcertante,  nel quale si ha una profonda divaricazione 
tra il processo di descrizione e il processo di misurazione, in quanto il primo prescinde 
dalla  dimensione temporale,  mentre il  secondo implica un’azione irreversibile  che 
auspicabilmente  porta  a  un’informazione  –  un’informazione  intesa  quale  esito  di 
un’azione  che  dà  forma.  In  esso  troverà  conferma  dell’importanza  prioritaria  e 
imprescindibile  dell’azione,  in  quanto qui  essa  diventa un concetto  fondamentale, 
misurato in unità di una nuova costante, quella di Planck: 

h = 6,6·10-34 J·s

Questo riferimento all’azione ci dice che per passare da una descrizione impartecipe a 
una  misura  attiva  occorre  rimuovere  la  stazionarietà  ed  entrare  nella  dimensione  
tempo. L’esistenza di una simile dualità era già stata chiaramente sottolineata fin dal 
1932 da von Neumann, che aveva individuato una precisa distinzione tra “misurazioni 
ed esperimenti discontinui, non causali e agenti istantaneamente” che definì come 
“willkürliche Veränderungen durch Messungen” (cioè cambiamenti arbitrari attraverso la 
misurazione)  e  “cambiamenti  continui  e  causali  nel  corso del  tempo”  che chiamò 
“automatische  Veränderungen”,  cioè  cambiamenti  automatici.5 La  teoria  quantistica 
senza osservazione non determina più i  fenomeni  stessi,  ma la  loro  possibilità,  la 
probabilità che succeda qualche cosa. 
Quando si entra nel mondo di cui ci parla questa teoria occorre assumere come proprio 
livello  fondamentale  di  riferimento  non  il  fenomeno,  definito,  sulla  scia 
dell’impostazione kantiana, come un qualcosa collocato in modo preciso nella trama 
dello spazio e del tempo e soggetto all’azione ordinatrice e strutturante del tessuto 
delle  categorie,  in  particolare  della  causalità, bensì l’interfenomeno,  come  lo  ha 
chiamato Hans Reichenbach, cioè un qualcosa di intermedio tra il reale e il possibile 
allo stato puro. Questo specifico oggetto della conoscenza si trova dunque «tra» la 
realtà come viene intesa dalla fisica classica e un dominio, quello del possibile appunto, 
al  quale  la  fisica  classica  riconosceva  diritto  di  cittadinanza  solo  nel  mondo  del 
pensiero, considerandolo una presenza che possiede un’indeterminazione intrinseca 
rispetto alle possibili osservazioni che si possono compiere su di esso. Un dominio che 
coincide, per le sue caratteristiche, con la sfera della Realität, categoria della qualità, 
che secondo Kant designa la totalità della determinazione possibile di una determinata 
cosa, e che si può assumere in qualità di oggetto della conoscenza solo una volta che si 

4 R. Gilmore, Alice in Quantumland,: An Allegory of Quantum Physics, Copernicus Books,  Nürnberg, 1995, tr. 
It.  Alice nel paese dei quanti. Le avventure della fisica, Raffaello Cortina, Milano, 1996.

5 J. Von Neumann, Matematische Grundlagen der Quantenmechanik Springer, Berlin 1932, tr. it. a cura di G. 
Boniolo, I fondamenti matematici della meccanica quantistica, Il Poligrafo, Padova, 1998.

2



sia passati dal concetto di confine tra mondo fenomenico e sistema delle idee come 
rigida linea di demarcazione a quello di interfaccia e zona cuscinetto di collegamento 
tra ambiti distinti, nel caso specifico tra la Realität medesima e l’ Existenz o effettualità.
Ecco, spiega il gatto ad Alice, tu finora sei vissuta nell’universo della precisione, di cui 
Koiré6 ci  ha  fornito  una  rappresentazione  approfondita  ed  efficace.  Un  mondo 
ordinato, nel quale le teorie si riferiscono a universi del discorso, costituiti da oggetti (o 
individui) che godono di proprietà e relazioni. Queste teorie si valgono di un linguaggio 
che usa le informazioni, particolarmente quelle della realtà circostante, per elaborarle 
secondo  procedure  collaudate,  concepite  al  fine  di  conseguire,  secondo  una 
successione di argomentazioni riproducibili  e logicamente analizzabili, risultati non 
contenuti  già  nelle  informazioni  di  partenza.  Si  tratta  di  un  linguaggio  formale, 
simbolico, che, usando regole di manipolazione logica autoconsistente di un repertorio 
di  simboli  condivisi  (per  significato  e  per  uso)  rende  manifesta  una  conclusione 
verificabile degli assunti di partenza: non è difficile verificare che il  suo contenuto 
dominante è soprattutto equivalente alla proposizione inespressa "se…allora", di cui 
riempie i  puntini.  All’interno di esso le regole semantiche si  comportano in modo 
composizionale,  seguendo  il  principio  di  Frege,  secondo  il  quale  «il  significato  di 
un’espressione composta è determinato dalla struttura dell’espressione e dai significati 
delle espressioni componenti»,7 per cui i significati delle parti determinano il significato 
del  tutto.  Ogni  ambiguità  è  bandita,  in  quanto  i  significati  delle  espressioni  del 
linguaggio medesimo sono precisi e in linea di principio non sono ammesse situazioni 
semantiche  sfumate  o  indeterminate.  A  maggior  ragione  sono  escluse  le 
contraddizioni, in un duplice senso. Per il principio semantico di non contraddizione, 
una proposizione A e la sua negazione non – A non possono essere entrambe vere. E 
per il principio logico di non contraddizione, ogni proposizione contraddittoria che 
abbia  la  forma  A  e  non – A è  sempre  falsa:  Infine,  ogni  problema formulato  nel 
linguaggio di una teoria è semanticamente deciso, in quanto vale il principio semantico 
del terzo escluso, secondo cui ogni proposizione è  vera  oppure  falsa.  E anche se a 
stabilire questa rigorosa linea di demarcazione tra ciò che è vero e ciò che è falso non 
può essere, in tutti i casi possibili, la mente umana, la quale non è in grado di risolvere 
in modo esaustivo i problemi che si pone, può comunque essere invocata e fatta valere 
l’”istanza superiore” messa in gioco da Galileo, una “mente onnisciente” in grado di 
fornire  una  riposta  positiva  o  negativa  a  ogni  questione  formulata  in  maniera 
sensata.8

6 A. Koyré, Du monde clos à l’univers infini, Presses universitaires de France, Paris, 1962, tr. it. Dal mondo 
del pressappoco all’universo della precisione, Einaudi, Torino, 1967.
7 G. Frege, Grundgesestze, paragrafo 32. Tr. it. G. Frege, Leggi fondamentali dell’aritmetica, a cura di C. 
Cellucci, Traduzione di N. Rolla, Teknos, Roma, 1995, p. 106.
8 G. Galilei, Dialogo sopra i due massimi sistemi del mondo, Edizioni Studio Tesi, Pordenone, 1988 p. 130: 
«ma  pigliando  l’intendere  intensive,  in  quanto  cotal  termine  importa  intensivamente,  cioè 
perfettamente, alcuna proposizione, di che l’intelletto umano ne intende alcune così perfettamente, e ne 
ha così assoluta certezza, quanto se n’abbia l’istessa natura; e tali sono le scienze matematiche pure, cioè 
la geometria e l’aritmetica, delle quali l’intelletto divino ne sa bene infinite proposizioni di più, perché le sa  
tutte, ma di quelle poche intese dall’intelletto umano credo che la cognizione agguagli la divina nella 

3



Seguendo me - continua il gatto - ti sei trovata nel mondo della conoscenza, in cui hai 
fatto i tuoi primi incontri istruttivi, e qui ora, sognando di aprire una scatola d’acciaio 
nella quale mi trovavo io, ti  sei  imbattuta nuovamente in me e sei caduta in una 
dimensione del tutto diversa, fatta di paradossi, assurdità e nonsensi. Alle domande di 
Alice, incuriosita dal riferimento a queste situazioni non solo inusuali, ma addirittura 
contrarie al senso comune e all’esperienza quale usualmente viene concepita, il gatto 
le spiega che la scatola da lei provvidenzialmente aperta l’ha liberato. Essa era infatti 
collegata  a  un  meccanismo  infernale  che  ne  avrebbe  provocato  la  morte  per 
avvelenamento, o assicurato la sopravvivenza, a seconda del decadimento o meno 
(eventi con identica probabilità di realizzarsi) di un atomo di una sostanza radioattiva, 
messo in un contatore Geiger. In caso di decadimento il contatore avrebbe azionato un 
relais di un martelletto che avrebbe rotto una fiala con del cianuro. Prima dell’apertura 
della scatola l’intero sistema, le spiega ancora il gatto, era descritto da un’equazione, 
quella  di  Schrödinger  appunto,  in  grado  di  determinare  come  evolvono 
spontaneamente, in assenza di osservatori che guardano e misurano, gli stati degli 
oggetti di quel mondo (e dunque anche la sua specifica situazione, in quanto animale 
macroscopico,  la  cui  sorte  risulta  però  inscindibilmente  intrecciata  con  il  mondo 
microscopico dell’atomo della sostanza radioattiva, dalla quale dipende la sua vita). 
L’evoluzione temporale  descritta  da questa  equazione è  continua  e  lineare:  le  sue 
soluzioni matematicamente possibili  non sono soltanto quelle  per le quali lo stato 
dell’oggetto (in questo caso, lo stato di vita o lo stato di morte del gatto medesimo) è 
determinato in modo esatto e preciso, ma anche quelle nelle quali il gatto si trova in 
una condizione di sovrapposizione degli stati di vita e di morte. L’apertura della scatola 
da parte di Alice e il suo atto di guardare dentro di essa hanno determinato il precipitare  
della situazione dell’animale nello stato di vita, eliminando le altre possibilità. 
Di fronte all’incredulità di Alice il gatto le spiega pazientemente che mentre nel suo 
universo di provenienza, quello della precisione, è del tutto ovvio ammettere che il 
gatto si trovi, a ogni istante, in uno stato determinato (o di vita o di morte), ed è del 
tutto irragionevole pensare a un meccanismo in seguito al quale sia il fatto di guardare 
a produrre il verificarsi dell’una o dell’altra condizione, il mondo nel quale è capitata è 
invece  descritto  da  una  teoria  nell’ambito  della  quale  è  impossibile  limitarsi  alle 
soluzioni  dell’  equazione di  Schrödinger di  una classe speciale  K0 che presenta le 
seguenti proprietà:

1.  Se 1(x) e  2(x) fanno entrambe parte di K0, ma a posizioni medie molto diverse, la 
loro sovrapposizione C11(x) +C22(x) = (x) (A) non fa più parte di K0;
2.  Se 1(xt0)  fa parte di K0 a un certo istante t0,  1(xt)  non fa più parte di K0 quando 
l’intervallo di tempo trascorso t-t0 è sufficientemente grande.

certezza obiettiva, poiché arriva a comprenderne la necessità, sopra la quale non par che possa esser 
sicurezza maggiore». Dunque se intensive la conoscenza umana pareggia quella divina nella dimensione 
matematica, extensive, come si rileva dal passaggio da noi posto in corsivo, si trova in una situazione di 
evidente disparità.

4



Ciò significa, detto più semplicemente, che in questo mondo non si può fare a meno di 
tenere presente anche le sovrapposizioni di tipo A, che non fanno parte della classe 
speciale K0. L’esigenza di tener conto anche di questo tipo di soluzioni dipende dal fatto 
che quella che porta il  nome di  Schrödinger è  un’equazione d’onda e contiene la 
possibilità di descrivere fenomeni d’interferenza tipici del comportamento ondulatorio. 
Essa,  inoltre,  una  volta  che  sia  stato  definito  e  preparato  il  sistema  da  studiare 
all’istante  iniziale,  fornisce,  in  modo  perfettamente  deterministico,  le previsioni  sul 
comportamento del sistema medesimo attraverso il calcolo della probabilità di trovarlo 
in  un  certo  posto.  Se  abbiamo,  ad  esempio,  un  fascio  di  particelle  che  hanno 
attraversato la fenditura di uno schermo, è possibile prevedere le posizioni delle frange 
di diffrazione da esse provocate su una parete che si trovi al di là dello schermo, ma non 
il  preciso  punto  della  parete  colpito  da  una  specifica  particella.  La  meccanica 
quantistica, dunque, è essenzialmente una teoria statistica: essa descrive i processi 
fisici attraverso il calcolo del valore medio che una quantità fisica può assumere, quando 
viene misurata su un insieme di sistemi fisici identici, rinunciando alla previsione del 
valore preciso che questa  quantità  assume in  un sistema particolare.  Con la  sua 
descrizione in termini di funzione d’onda , questa teoria ha pertanto a che fare con una 
serie di casi possibili. Ciò vale anche, continua a spiegare pazientemente il gatto ad 
Alice, per la sua specifica situazione di oggetto macroscopico finito nel mondo dei 
quanti e legato in modo inestricabile a essi.
In più in questo mondo vige un principio, quello “di sovrapposizione”, in virtù del quale 
viene  violato  uno  dei  presupposti  di  fondo  dell’universo  della  precisione,  cioè  la 
convinzione di poter, almeno in linea di principio, pervenire, nell’ambito del linguaggio 
della teoria, a una conoscenza non contraddittoria massimale, che non può essere estesa 
in modo coerente a una informazione più precisa, e che decide semanticamente tutte le 
proprietà fisiche rilevanti di cui può godere un oggetto qualsiasi studiato. Informazioni 
di  questo tipo, tali  che anche l’ipotetica  mente onnisciente di Galileo non potrebbe 
saperne di più, vengono chiamate stati puri. Stati che rappresentano conoscenze non 
massimali sono invece chiamati miscele (o anche stati misti).
Nel formalismo matematico della teoria, che descrive il mondo nel quale si trovano 
attualmente, sia gli stati puri sia quelli misti vengono identificati con tipi speciali di 
oggetti  astratti:  essi  vivono in  uno  spazio  astratto  che  rappresenta  l’ambiente  
matematico per gli oggetti fisici studiati (tecnicamente, questi spazi sono chiamati spazi  
di Hilbert). Diversamente da quello che accade nel caso degli stati puri dell’’universo 
della precisione, tutti gli stati di questo mondo alternativo sono logicamente incompleti.  
Questo significa che uno stato puro non può decidere semanticamente tutte le proprietà 
fisiche rilevanti di cui può godere l’oggetto descritto da quello stato. La ragione di ciò 
sta nel fatto che in questo mondo vige un principio, chiamato di indeterminazione, e 
associato al nome di Heisenberg, che lo ha formulato nel 1927, in seguito al quale 
molte proprietà sono necessariamente indeterminate. Il suddetto principio stabilisce 
infatti che, in ciò che chiamiamo “realtà fisica” c’è un grado di incertezza intrinseco, che 
non dipende dai limiti della nostra conoscenza, ma è oggettivo e invalicabile anche per 

5



la mente onnisciente di Galileo, per cui, nel caso di una qualsiasi coppia di variabili 
canonicamente coniugate, ad esempio la posizione e la velocità di una particella, non si 
può misurare contemporaneamente l’una e l’altra con accuratezza arbitraria. Migliore è 
la  misura  della  velocità  e  peggiore  diventa  quella  della  posizione,  e  viceversa. 
Heisenberg quantificò questa relazione, stabilendo esattamente l’imprecisione della 
misura dell’una nel caso che l’altra sia invece misurata nel modo più preciso possibile.
Proprio a causa della presenza di questo principio e del fatto, che ne consegue, che uno 
stato puro  non decide semanticamente tutte le proprietà di cui può godere l’oggetto 
da  esso  descritto,  per  cui  alcune  proprietà,  come  già  evidenziato,  restano 
indeterminate, stati puri quantistici (cioè gli stati che, giova ripeterlo, rappresentano un 
massimo d’informazione sul sistema studiato, un’informazione che non può essere 
estesa in modo coerente a una più ricca) possono essere sommati, determinando nuovi 
stati  puri.  Se  prendiamo  dunque  due  informazioni  massimali  1  e  2,  è  possibile 
sommarle ottenendo un nuovo stato puro :

 = c11+c22

dove c1 e c2 sono due opportuni coefficienti numerici (complessi).
Questo nuovo stato di informazione massimale, dato dalla somma di 1 e 2  determina 
una nuvola di proprietà potenziali di cui, in un certo senso, il sistema sembra godere 
nello stesso tempo. È come se si dicesse: le cose stanno così, tuttavia potrebbero stare  
anche come asseriscono descrizioni alternative che non possiamo fare a meno di tener 
presenti. “Per questo nella situazione in cui io mi trovavo prima del tuo intervento”, 
dice  il  gatto  a  un’Alice  sempre  più  sorpresa  e  perplessa,  “bisognava  tener  conto 
contemporaneamente degli stati di vita, di morte e anche di sovrapposizione tra la vita 
e la morte. Nell’universo dal quale tu provieni gli oggetti attuali, quelli che esistono in 
uno spazio e in un tempo ben determinati e precisi, e quelli possibili sono distinti in 
modo netto, per cui l’insieme degli oggetti attuali è considerato un sottoinsieme proprio  
(senza  contorni  sfumati)  della  classe  degli  oggetti  possibili.  Nel  mondo  in  cui  ci 
troviamo, invece, non si può fare a meno di ammettere che l’esistenza attuale possa, in  
generale, dipendere da esistenze virtuali, per cui il concetto tradizionale di oggetto fisico  
tende a evaporare e la realtà risulta, appunto, strettamente intrecciata con la possibilità”.
“D’accordo”, concede un’Alice non del tutto convinta. “Non capisco però in che modo 
tutto questo abbia a che fare con il fatto che ti avrei salvato la vita aprendo la scatola e 
guardandoci dentro”.  
“L’osservazione che tu hai compiuto una volta aperta quella scatola ha impedito che il 
sistema complessivo, costituito da me e da tutto il  marchingegno in cui ero stato 
intrappolato, evolvesse spontaneamente, secondo quanto previsto dall’equazione di 
Schrödinger che lo descriveva, in modo  continuo e  lineare, conservando, quindi, la 
forma  delle  sovrapposizioni  di  cui  abbiamo  parlato.  Prima  del  tuo  intervento  la 
funzione  d’onda  dell’intero sistema di cui facevo parte conduceva ad affermare che in 
essa  la mia condizione di vita e la mia condizione di morte non erano stati puri, bensì  

6



stati miscelati con uguale peso, cioè con identità probabilità di realizzarsi.9 Per il principio 
di sovrapposizione, potendo essere in questi due stati distinti, potevo trovarmi anche in 
una qualsiasi loro combinazione lineare. Ero Infatti in uno stato intricato (entangled)  
con quello dell’atomo della sostanza radioattiva, cosicché il sistema composto da me e 
da quest’ultima (trascurando gli altri elementi, quali scatola e marchingegno) risultava 
essere in una sovrapposizione dello stato in cui l’atomo non era decaduto e io, di 
conseguenza, era ancora vivo, e di quello in cui l’atomo era invece decaduto ed io ero 
morto. 
Ciò che tu hai fatto ha provocato una trasformazione di stato discontinua, stocastica e 
non prevedibile dal punto di vista della teoria: mentre in base all’equazione suddetta il 
mio stato era delocalizzato rispetto alle condizioni di vita, di morte e di sovrapposizione 
tra di esse, e tale era destinato a rimanere anche nei tempi successivi, aprendo la 
scatola e guardandoci dentro tu hai osservato che ero in vita e in questo modo hai 
localizzato e reso attuale questo mio specifico stato, spazzando via anche dall’orizzonte 
delle semplici possibilità tutti gli altri”.  “Se non ho capito male”, osserva a questo punto 
Alice, “ciò significa che ci troviamo in un mondo diviso, intrinsecamente conflittuale, nel 
quale coesistono due modalità di evoluzione della stessa situazione profondamente 
diverse  e  reciprocamente  incompatibili,  una  continua,  lineare  e  perfettamente 
prevedibile,  l’altra  discontinua,  stocastica  e  non  prevedibile.  determinata  da  un 
osservatore che interviene e guarda o esegue una misura, come ho fatto io” “Proprio 
così”, risponde il gatto, “vedo che  cominci a capire dove sei capitata e quali siano le 
conseguenze del fatto che qui quel che si calcola, con la funzione d’onda (l’equazione di 
Schrödinger), non è quel che si misura e del tipo di interazione che, proprio in seguito a 
questa discrepanza, si viene a creare quando un  soggetto osservatore  agisce su un 
oggetto  osservato,  eseguendo una  misura  su  di  esso.  Mentre  nel  tuo  universo  di 
provenienza  ogni  operazione  di  misura  costituisce  una  “scoperta  epistemica”  di 
qualcosa  che  preesisteva  alla  misura  stessa,  in  questo  mondo  è  la  scelta 
dell’osservatore, il quale decide di misurare la posizione piuttosto che la grandezza di 
una particella qualunque, a rendere determinato ciò che prima era oggettivamente del 
tutto indeterminato e a rendere attuali proprietà che in precedenza erano soltanto 
potenziali.  Diciamolo  in  termini  più  rigorosi  e  precisi. Quando  si  fa  una  misura, 
quest’ultima provoca il collasso (o riduzione) del pacchetto d’onda, per cui lo stato , 
rispetto a cui una data proprietà (ad esempio la posizione A) era indeterminata, si 
trasforma nello stato 1, che decide quella proprietà. A questo punto si può effettuare 
una seconda misurazione, che provoca una diversa riduzione del pacchetto d’onda, in 
seguito alla quale lo stato , rispetto al quale era indeterminato anche il momento (B) 
della particella, si trasforma, per esempio, nello stato 2  che decide questa seconda 
proprietà, lasciando ovviamente indeterminata la posizione. A e B non commutano, 
cioè  AB  ≠  BA,  e  quindi  la  conoscenza  precisa  dell’una  preclude  questa  stessa 

9 E.  Schrödinger,  Die  gegenwärtige  Situation  in  der  Quantenmechanik  (La  situazione  attuale  della 
meccanica quantistica), ‘Die Naturwissenschaften’ 23 (1935) 807–812, 823–828, 844–849. L’esperimento 
mentale di cui stiamo parlando è descritto a pag. 812.

7



conoscenza per l’altra. La disuguaglianza AB ≠ BA andrebbe letta, per correttezza, come 
‘disuguaglianza condizionata’, dal momento che l’esistenza del prodotto A . B e B . A non 
sempre è garantita. Non essendoci una particella che viaggia con le sue proprietà e 
stati già dati e che, al più, si disturba con la misura, ed essendo quest’ultima decisiva al 
fine  di  determinare  la  posizione  o  il  momento,  che  non  possono  avere 
simultaneamente la  specificazione e  il  grado di  precisione voluti,  i  valori  ottenuti 
dipendono dall’ordine in cui vengono fatte le misure.
La teoria, di conseguenza, ci pone di fronte a stati che sono la sovrapposizione di due o 
più altri. 
Riassumendo,  nella  semantica,  suggerita  dalla  teoria  quantistica  e  dal  tipo  di 
computazione che vige all’interno di essa, risultano soddisfatte le condizioni seguenti:

I. i  significati  globali  (che  possono  corrispondere  a  una  Gestalt)  sono 
intrinsecamente  vaghi,  in  quanto  lasciano  semanticamente  indecise 
molte proprietà rilevanti degli oggetti studiati;

II. ogni significato determina alcuni significati parziali, che sono di solito più 
vaghi del significato globale;

III. i  significati  (Gestalten)  possono  essere  rappresentati  come 
sovrapposizioni  di  altri  significati,  eventualmente  associati  a  valori  di 
probabilità;

IV. l’osservazione e l’esecuzione di una misurazione fanno sparire questa 
sovrapposizione di significati, riducendo a uno solo, quello riscontrato 
con questi atti, il precedente spettro di possibilità alternative.

Spero che a questo punto ti sia chiaro quello che mi è capitato e quale sia il mio destino. 
Pur  provenendo,  come  te,  dall’universo  della  precisione,  il  meccanismo  infernale 
ideato da quel diavolo di Schrödinger mi ha fatto acquisire i tratti distintivi di questo 
mondo bizzarro e delle entità presenti all’interno di esso: in particolare quelli di non 
poter rivendicare una mia specifica individualità e di non essere mai ripetibile in modo 
identico.  In  quanto  inghiottito nel  paese dei  quanti,  anch’io  sono  soggetto  a 
un’interferenza irreversibile con le  condizioni  nelle  quali  si  sviluppa un processo di 
osservazione e di misurazione. In seguito a ciò, questo processo diventa parte del mio 
stesso essere e  costitutivo di  esso,  cioè l’osservazione e  la  misurazione danno la 
specificazione a ciò che sono, per cui l’interazione con chi mi ha osservato, in questo 
caso con te, forma una parte inseparabile del mio essere e lascia tracce irreversibili sul 
corso  della  mia  vita.  Insomma,  aprendo  quella  scatola  e  osservandomi,  tu  hai 
condizionato la mia esistenza e ne sei diventata, in modo irreversibile, una parte dalla 
quale non potrei più prescindere”.
“Ho capito”, rispose Alice, “e proprio per questo ho un’ultima domanda da farti. Se 
questo mondo è così eccentrico, rispetto al nostro universo di provenienza, e se il 
nostro  linguaggio  è  stato  forgiato  per  parlare  di  quest’ultimo,  come  possiamo 
descrivere situazioni così strane e tanto diverse dalla nostra esperienza abituale?”

8



“Questa  si  che  è  una  domanda  sensata  e  profonda”,  osservò  il  gatto.  Prima  di 
risponderti deve però parlarti di un ulteriore elemento di stranezza e di paradossalità 
di questo mondo eccentrico, come giustamente lo chiami tu, oltre a quelli già visti. 

2. La critica di Einstein alla MQ: il paradosso EPR

Qui il gatto racconta in modo dettagliato ad Alice un aspetto messo in rilievo da un 
articolo del 1935 di Einstein, scritto in collaborazione con i fisici Nathan Rosen e Boris 
Podolsky, nel quale veniva esposto il paradosso che porta il nome dei tre autori (il  
paradosso EPR).10 In  meccanica  quantistica,  argomentavano i  tre  fisici,  secondo il 
principio di indeterminazione di Heisenberg, è impossibile, come si è visto, misurare 
con arbitraria precisione,  a un dato istante,  sia la  posizione  sia la  velocità di  una 
particella.  Ma immaginiamo una  particella  che  si  disintegri  in  due  particelle,  che 
schizzino via in direzioni opposte a uguale velocità: semplificando molto ma cercando 
di rispettare la sostanza dell’argomento, possiamo dire che se misuriamo la posizione 
di una delle due particelle e la velocità dell’altra, riusciremo, unendo le informazioni 
raccolte, a conoscere sia la velocità sia la posizione di ogni singola particella. Insomma, 
due particelle opportunamente predisposte – particelle entangled, o intricate come le 
abbiamo chiamate – rimangono soggette a una correlazione a distanza che agisce in 
maniera  istantanea.  L’esperimento  mentale  di  Einstein-Podolsky-Rosen  lasciava 
pertanto aperte solo due possibilità: o esistono proprietà fisiche nascoste che eludono 
la descrizione della realtà fornita dalla meccanica quantistica (e allora questa teoria è 
incompleta) o si verificano effetti non locali che ci obbligano a rivedere radicalmente la 
nostra concezione dello spazio e del tempo.
In  effetti  il  paradosso  EPR  coglieva  un  tratto  distintivo  fondamentale  della  MQ. 
L’informazione sul sistema composto dalle due particelle dopo la loro separazione 
determina  due  informazioni  parziali  sulle  loro  componenti.  Tuttavia  queste 
informazioni parziali (chiamate anche  stati ridotti) non sono rappresentabili da stati 
puri. Pertanto, prima delle misure effettuate su di esse, le due particelle si comportano 
come due oggetti interscambiabili e indiscernibili fra loro. Dall’equazione di Schrödinger si 
deduce pertanto che se due sistemi hanno interagito a un istante t = 0 e risultano poi 
separati, senza più alcuna interazione fra loro all’istante T > 0, si può, misurando solo 
uno di essi, conoscere con certezza il valore di una stessa misura sull’altro, all’istante T. 
Due particelle “intricate”, si dirà poi, permettono una conoscenza istantanea del valore 
di una misura fatta sull’una grazie alla misura fatta sull’altra. Se la prima ha lo spin “up”, 
per dire, si è certi, che lo spin dell’altra è “down”, se misurato. Iterando lo stesso identico 
processo, si può ottenere spin “down” per la prima: allora la seconda avrà spin “up”. 
Questa situazione può essere illustrata in forma semplificata, ma tale comunque da 
non alterarne gli aspetti  essenziali,  nel modo seguente. Supponiamo di avere una 
particella subatomica priva di rotazione, un pione neutro che, disintegrandosi, emette, 
oltre a un raggio ɣ, un elettrone e un positrone e immaginiamo che essi si allontanino 

10 A. Einstein, B. Podolsky, N. Rosen, Can Quantum-Mechanical Description of Physical Reality Be Considered  
Complete?, ‘Physical Review’, vol. 47, (1935), pp. 778-780.

9



fino a una distanza tale da escludere ogni possibile interazione reciproca. Queste due 
particelle figlie del pione ruotano e, in virtù della legge di conservazione del momento 
di rotazione, devono farlo in verso opposto l’una rispetto all’altra dal momento che la 
rotazione complessiva deve essere zero, essendo la particella madre a rotazione nulla. 
Prima di  qualsiasi  misurazione le loro rispettive rotazioni sono sintetizzate in due 
funzioni d’onda in cui coesistono entrambe le possibilità, rotazione in senso orario e 
rotazione in senso antiorario. Se però eseguiamo sull’elettrone una misura che dà 
come  risultato  una  rotazione  in  senso  orario,  ne  dobbiamo  concludere 
necessariamente, senza effettuare alcuna osservazione diretta, che il positrone ruota 
in senso antiorario. Ovviamente vale anche l’inverso: possiamo effettuare la misura sul 
positrone e stabilire simultaneamente, senza alcuna osservazione, il tipo di rotazione 
dell’elettrone. Essendo, per ipotesi, la distanza tra le due particelle al di fuori della 
portata di un segnale luminoso, e quindi di qualsiasi possibile scambio d’informazione 
e di azione, dobbiamo escludere in questo caso qualsiasi intervento del principio di 
causalità e postulare, di conseguenza, la presenza di una relazione acausale dovuta al 
fatto che le due particelle e l’intero apparato sperimentale usato per misurare le loro 
rotazioni, per quanto lontani possano essere, costituiscono un sistema unico, ed è 
dunque come se fossero in costante contatto diretto. Ci troviamo pertanto di fronte a 
una situazione di non località, nella quale il concetto di distanza spaziale non ha alcuna 
incidenza, e quindi è privo di significato, che è in qualche modo da mettere in relazione 
con  l’impossibilità  di  applicare  la  causalità.  Questa  impossibilità  è  ulteriormente 
ribadita dal fatto che, come si è detto, il risultato di questa situazione sperimentale 
immaginata  non  dipende  dall’ordine  delle  misure  ipotizzate.  Si  tratta  di 
un’osservazione  che,  per  quanto  banale  possa  sembrare  a  prima  vista,  è  invece 
importante, perché costituisce un ulteriore argomento a sostegno dell’insussistenza di 
una relazione di  causalità,  nella  quale  l’ordine di  successione degli  eventi  e  delle 
osservazioni costituisce ovviamente un aspetto imprescindibile.
Così, il formalismo della meccanica quantistica permette di calcolare l’evoluzione di un 
sistema di particelle intricate e fornisce dei valori “correlati” di probabilità, per eventuali 
misure. Questa situazione è ovviamente paradossale e del tutto inspiegabile dal punto 
di vista della fisica precedente a questa rivoluzione: infatti, se si lanciano due monete 
classiche in  aria  e  queste  interagiscono  (si  toccano,  per  dire)  per  poi  separarsi 
definitivamente,  le  analisi  probabilistiche  dei  valori  testa-croce  assunti  dalle  due 
monete sono del tutto indipendenti. Ecco perché Einstein-Podolsky-Rosen ritenevano 
che tra le due possibilità che il loro esperimento mentale lasciava aperte (l’esistenza di 
proprietà  fisiche  nascoste  che  eludono  la  descrizione  della  realtà  fornita  dalla 
meccanica quantistica, con conseguente incompletezza della teoria, o il verificarsi di 
effetti non locali tali da costringerci a una radicale revisione della usuale concezione 
dello spazio e del tempo) si dovesse optare, senza incertezza e in modo esplicito, per la 
prima.  La  seconda  era  infatti  presso  che  inammissibile,  dal  punto  di  vista  della 
concezione della realtà fisica alla quale gli autori aderivano dichiaratamente.

10



In  effetti  i  tre  autori  individuavano  correttamente  i  tre  possibili  “colpevoli”  della 
situazione paradossale che si veniva a determinare in seguito al loro esperimento 
ideale. Si tratta delle seguenti tre ipotesi di carattere generale:

 Il principio di realtà;
 Il principio di località;
 Il principio di completezza fisica.

Ritenendo  intangibili  il  principio  di  realtà  e  quello  di  località,  la  conclusione  che 
traevano  dal  quadro  generale  che  si  veniva  così  a  profilare  era  che  il  capo 
d’imputazione doveva necessariamente venire attribuito al principio di completezza 
fisica, negando, di conseguenza, che la teoria quantistica potesse fregiarsi di questa 
caratteristica. 
Oggi,  al  contrario,  i  fisici  aderiscono per lo più a soluzioni  fondate sul  rifiuto del 
principio di località:  l’azione eseguita operando una misurazione su una delle due 
particelle nell’intervallo  t1,  t2 ha una vera “influenza” sull’altra particella,  anche se 
questa  è  spazialmente  separata  sia  dalla  particella  che  ha  subìto  la  misura,  sia 
dall’osservatore che l’ha effettuata. Questo non significa però ammettere la possibilità 
di inviare nell’intervallo t1, t2 un segnale qualunque da questo primo osservatore a un 
secondo il  quale  voglia  controllare l’esattezza delle  previsioni  statistiche fatte sui 
parametri in gioco dell’altra particella misurandoli. Infatti, quest’altro osservatore non 
può  in  alcun  modo  accorgersi  che  le  proprietà  determinate  di  questa  seconda 
particella  dipendono dalle  azioni  realizzate  dal  primo  osservatore  lontano  da  lui. 
Qualora decidesse di eseguire effettivamente una misura sulla particella che è nei 
dintorni riscontrerebbe un risultato in accordo con le previsioni statistiche dello stato 
di essa che egli conosceva già prima di procedere a questa sua misura. Non si crea 
quindi  alcuna  situazione  di  incompatibilità  logica  con  la  relatività  speciale,  come 
paventava Einstein: la non località quantistica non consente di inviare messaggi che 
viaggino a una velocità superiore rispetto a quella della luce. Quello che emerge, però, 
è un’idea dello spazio che, non essendo più aderente al principio di località, appare 
profondamente diversa sia da come usualmente ce lo rappresentiamo, sia da come ce 
lo descrive la fisica classica. 
“Ora”, conclude il gatto, “di fronte a tutti questi aspetti paradossali e così problematici 
per il  nostro universo della precisione, piuttosto che cercare legami con la nostra 
comune esperienza pregressa dobbiamo usare metodi più astratti e concettuali. Come 
dice nel suo manuale dedicato al mondo nel quale ci troviamo Richard Feynman, che 
ne è uno studioso profondo, «non possiamo eliminare il mistero “spiegando” come 
avviene. Ci limiteremo a descrivere come avviene: e nel far questo avremo descritto le 
principali caratteristiche»11 di un ambiente che tu giustamente definisci eccentrico. 

11 R.P. Feynman, R.B. Leighton, M. Sands, La Fisica di Feynman – The Feynman Lectures on Physics, vol. III, 
Addison-Wesley Publishing Company, London -. Reading, Massachussets – Menlo Park, California, Don 
Mills, Ontario, 1970, § 1-2.

11



3. Feynman: descizione versus spiegazione

A questo punto il gatto illustra ad Alice come Feynman cerca di capire e di far capire le 
situazioni che si verificano nel mondo quantistico e il comportamento dei fenomeni di 
le ha diffusamente parlato ricorrendo alle parole dello stesso Faynman, cioè: 
“mettendoli a confronto, in una particolare situazione sperimentale, con particelle a 
noi più familiari, come ad esempio dei piccoli proiettili, e poi anche delle onde, per 
esempio del tipo di quelle che si formano nell’acqua”.12 Prendendo cioè il linguaggio di 
cui ci serviamo per descrivere il nostro universo della precisione e usandolo come 
metafora, attraverso un processo di  trasferimento analogico  di un vocabolario in un 
altro, al fine di poter parlare di ciò per cui non è disponibile un linguaggio osservativo e 
sperimentale.  Naturalmente  questo  trasferimento  analogico,  in  virtù  del  quale 
adottiamo i nostri abituali strumenti linguistici e il linguaggio per noi familiare della 
fisica  classica  come  metafore  per  parlare  di  ciò  che  altrimenti  sarebbe  muto  e 
indescrivibile, non deve e non può cancellare le differenze tra la realtà e gli oggetti del 
nostro universo e quelli di questo mondo, dove, come ti ho detto, è come se gli oggetti 
tendessero a “evaporare” e la realtà è profondamente intrecciata con la possibilità. 
Infatti,  Feynman  si  affretta  a  chiarire,  ad  esempio,  che  “dobbiamo  immaginare 
un’esperienza leggermente più idealizzata, in cui i proiettili non siano delle pallottole 
reali,  ma siano  indistruttibili  – che non possano cioè spezzarsi  in due”.13 Vedere e 
pensare la pallottola come un blocco indivisibile, che si comporta sempre come una 
pallottola intera, cioè come qualcosa di sensibilmente diverso da ciò che usualmente 
chiamiamo con quel nome, è il prezzo che dobbiamo pagare per riuscire a dar voce al 
mondo in cui siamo capitati. Il linguaggio che ne scaturisce non è, pertanto, né quello 
del nostro universo della precisione, né quello di quest’ultimo mondo: è piuttosto il 
linguaggio della loro ideale convergenza, di una sorta di «terra di mezzo» astratta e 
ibrida nella quale questi due ambienti così diversi s’incontrano e dialogano”.
Il gatto spiega così ad Alice perché, e come, dobbiamo fare i conti con l’idea di un 
linguaggio denotativo,  cioè descrittivo ed esplicativo,  modellato e “calibrato”  sulle 
caratteristiche di un determinato contesto, quello del mondo della fisica classica, da 
utilizzarsi come metafora per evocare gli aspetti di un ambito completamente diverso, 
per  il  quale  non  disponiamo  di  risorse  linguistiche  denotative  che  ci  mettano  in 
condizione di coglierne le specificità.
Per capire il riferimento a Feynman e alla sua “esperienzaidealizzata” che il gatto fa per 
spiegare  il  processo  di  trasferimento  analogico  ad  Alice  dobbiamo  prendere  in 
considerazione la situazione sperimentale che viene proposta.
Si  tratta  di  un  esperimento  articolato  in  tre  stadi  diversi:  il  primo  si  occupa  del 
comportamento delle particelle classiche (fig. 1), il secondo delle onde (fig. 2), il terzo 
degli elettroni (fig. 3), studiati in situazioni sperimentali pensate e presentate in modo 
da  essere  raffrontabili  sulla  base  di  analogie  costruite  mediante  l’introduzione  di 
appositi elementi arbitrari.

12 Ibidem.
13 Ivi, § 1-3.

12



Fig. 1

Fig. 2

13



Fig. 3

In tutte e tre le situazioni c’è un dispositivo che emette gli  oggetti  di  studio, uno 
schermo o maschera con due fenditure che possono essere aperte alternativamente o 
insieme  o  restare  chiuse,  e  una  parete  bersaglio adatta  a  raccogliere  gli  oggetti 
medesimi  al  termine  del  loro  percorso.  Ma  è  sugli  oggetti sui  quali  vertono  gli 
esperimenti che si esercita l’attività di manipolazione di Feynman, che sembra seguire 
alla lettera la concezione del trasferimento analogico e della metafora proposta da Max 
Black.14

Questo  approccio  alla  figura  retorica  in  questione  parte  dalla  constatazione  che, 
quando si usa una metafora, si attivano contemporaneamente  due pensieri  di cose 
differenti sostenuti da una sola parola o frase, il cui significato è la risultante della loro 
interazione, appunto. In questo modo si produce un significato nuovo, diverso da 
quello letterale: si ha, cioè, un’estensione o una variazione di significato determinata 
dal fatto che la parola viene attivata in un contesto nuovo. Abbiamo, quindi, un primo 
elemento di cui tener conto: la metafora è sempre il risultato dell'interazione tra una 
parola (o un intero enunciato) e il contesto in cui si inserisce: essa è, dunque, sempre 
un  pezzetto,  per  quanto  piccolo,  di  testo.  Una  parola  qualsiasi  può  venire  usata 
isolatamente: ma, utilizzata in questo modo, non può mai dar luogo a effetti metaforici. 

14 M. Black, Models and metaphors: Studies in language and philosophy, Cornell University Press, Ithaca 
1962, tr. it. Modelli, archetipi, metafore, Pratiche Editrice, Parma, 1983.

14



La parola e il contesto costituiscono insieme, in un’unità indissolubile, la metafora. Ma 
quale tipo di combinazione tra testo e contesto produce gli effetti metaforici?
Per  rispondere  a  questa  domanda  occorre  in  primo  luogo  tener  presente  che  il 
significato  di  una  parola  consiste,  essenzialmente,  in  una  certa  aspettativa  di 
determinazione.  Questa attesa è guidata,  per così  dire,  e  condizionata dalle leggi 
semantiche e sintattiche che governano l’uso letterale della parola, e la cui violazione 
produce assurdità  e  contraddizione.  In  aggiunta a  ciò,  va  sottolineato che gli  usi 
letterali  di  una  parola  normalmente  richiedono  al  parlante  l’accettazione  di  un 
pacchetto di credenze standard che sono possesso comune di una data comunità di 
parlanti. La metafora agisce proprio su questo sistema di idee normalmente associato 
a  una  parola:  essa,  in  particolare,  comporta  il  trasferimento  dei  luoghi  comuni 
usualmente implicati dall’uso letterale di un termine e la sua utilizzazione per costruire 
un corrispondente sistema di implicazioni da riferirsi a un secondo termine, per il 
quale, nell'uso letterale, queste implicazioni non valgono.

“Proviamo,  ad  esempio,  a  pensare  alla  metafora  come  a  un  filtro.  Si  consideri 
l’affermazione: «L’uomo è un lupo». Qui, possiamo dire, vi sono due soggetti: il soggetto 
principale, l’uomo (o gli uomini) e un soggetto secondario, il lupo (o i lupi). Ora la frase 
metaforica  in  questione  non  sarebbe  in  grado  di  trasmettere  il  suo  significato 
intenzionale a un lettore piuttosto ignorante in materia di lupi. Ciò che si richiede non è 
tanto che il lettore conosca il significato standard di «lupo» fornito da un dizionario, o 
che sappia usare la parola in senso letterale, quanto piuttosto che sia a conoscenza di 
quello che chiamerò un sistema di  luoghi comuni associati  [...]  L’effetto,  dunque, di 
chiamare un uomo «lupo» è di evocare il sistema «lupo» di luoghi comuni correlati. Se 
l’uomo è un lupo, egli è feroce, affamato, impegnato in una continua lotta, e così via. 
Ciascuna  di  queste  asserzioni  implicite  deve  essere  ora  condotta  ad  adattarsi  al 
soggetto principale (l’uomo) sia nei sensi normali che in quelli inconsueti [...] Ogni 
tratto  umano  di  cui  si  può  senza  inopportune  distorsioni  parlare  in  «linguaggio 
lupesco» sarà messo in rilievo, e ogni tratto che non ha queste caratteristiche sarà 
respinto sullo sfondo. La metafora-lupo sopprime particolari, ne sottolinea altri:  in 
breve organizza la nostra visione dell’uomo.15

Ciò  ci  autorizza  ad  affermare  che  “la  metafora  crea  una  similarità,  piuttosto  che 
esprimere una qualche similarità precedentemente esistente”.16 Il soggetto principale 
viene infatti “visto attraverso” l’espressione metaforica o, per meglio dire, proiettato sul 
campo dei soggetti secondari. Un sistema di implicazioni (o di luoghi comuni) impiegato 
all’interno di un certo campo viene usato come strumento per selezionare, evidenziare, 
costruire relazioni, in una parola per strutturare, organizzare anche percettivamente, 
un campo differente. Questa operazione, che ha dunque una vera e propria natura 
percettiva, oltre che conoscitiva, in quanto attraverso il soggetto secondario conduce a 
mettere in luce e a vedere caratteristiche e proprietà fino a quel momento del tutto 

15 Ibidem.
16 Ivi, p. 37.

15



inedite del soggetto principale, può riuscire soltanto a due condizioni: 1) che entrambi i 
termini o soggetti siano presenti contemporaneamente nell'operazione medesima e 
interagiscano tra di loro; 2) che le implicazioni che vengono trasferite da un soggetto 
all’altro rimangano, almeno in una certa misura, implicite. Se infatti la metafora “l’uomo 
è un lupo” venisse sostituita da una parafrasi letterale, che espliciti le relazioni rilevanti 
tra i due soggetti, essa perderebbe gran parte della sua efficacia, cioè del suo valore di 
“illuminazione”.  L’insieme  di  proposizioni  letterali  così  ottenuto  finirebbe 
inevitabilmente col dire troppo e col mettere in evidenza cose diverse dalla metafora, 
con il risultato di vanificare il contenuto conoscitivo di essa. Va infine tenuto presente 
che, attraverso la sovrapposizione creata, la produzione della relazione metaforica 
modifica anche il sistema di implicazioni associato al soggetto secondario, e non solo 
quello legato al soggetto principale. Se infatti chiamare “lupo” un uomo è metterlo in 
una luce particolare, non va dimenticato che la metafora fa sembrare anche il lupo più 
umano di quanto non sarebbe altrimenti.
Trasferiamo il processo, così efficacemente descritto da Black, all’operazione compiuta 
da Feynman. Egli non assume le caratteristiche delle particelle e delle onde così come 
usualmente le vediamo e le pensiamo, o così come ce le presenta la meccanica classica, 
ma le usa come filtri per organizzare la visione delle particelle subatomiche secondo la 
meccanica quantistica. Sia l’esperimento con le pallottole sia quello con le  onde sono 
quindi presentati in modo da far diventare le une e le altre un analogo degli elettroni e 
per far così emergere le proprietà dei fenomeni quantistici sui quali si vuole attirare 
l’attenzione. È importante sottolineare che questa sua scelta non è un puro artificio 
retorico, ma il risultato del tipo particolare di relazione che si viene a instaurare tra le 
due  teorie  in  gioco e  che Landau e  Lifchitz  hanno così  riassunto:  «La  meccanica 
quantistica  occupa una posizione  originale  nell’insieme delle  teorie  fisiche –  essa 
contiene la meccanica classica come caso limite e, nello stesso tempo, essa ha bisogno 
di questo caso limite per poter essere fondata».17 Proprio per questo il suo linguaggio 
ha bisogno di essere costruito passando attraverso il riferimento a quello della fisica 
classica, opportunamente riformulato però in modo da poter rendere espliciti e visibili 
la natura e il significato di questo passaggio al limite, nel quale è racchiuso il senso 
profondo del nesso tra le due teorie. 
Vediamo questo aspetto nella lucida e rigorosa ricostruzione che ne fa Guzzardi: 

“Le particelle del primo esperimento sono pallottole sparate da una mitragliatrice: ma 
sia quest’ultima che i suoi proiettili sono di tipo particolare. Feynman ammette, infatti, 
«che quella che bisogna impiegare ‘non è una mitragliatrice molto buona, perché 
sparge  le  pallottole  (casualmente)  su  una  regione  angolare  piuttosto  grande’». 
L’avverbio  casualmente  è  assai  più  importante  di  quanto  le  parentesi  facciano 
sospettare. Infatti, se è vero che, nonostante gli sforzi dei migliori costruttori di armi, 
non esiste una mitragliatrice assolutamente precisa e che, dunque, i colpi a segno 
andranno contati sempre attraverso una distribuzione probabilistica, nel suo modello 

17 L. Landau, E. Lifchitz, Mècanique quantique. Thérie non relativiste, Nauka, Moskva 1966, p. 10.

16



Feynman deve servirsi di una mitragliatrice tanto imprecisa da essere inverosimile, 
estendendo notevolmente il dominio del casuale per poter apprezzare l’applicazione 
del  calcolo  delle  probabilità  come  se  fosse  davvero  alle  prese  con  particelle 
subatomiche.18

Dopo  questa  prima  analogia  costruita  ne  viene  immediatamente  proposta  una 
seconda, questa volta riguardante i proiettili:

“Viene infatti immaginata una situazione in cui «i proiettili non siano delle pallottole 
reali,  ma  siano  indistruttibili  –  che  non  possano  cioè  spezzarsi  in  due».  Il  che, 
evidentemente, consente di ‘quantizzare’ quell’esperienza. Sarà allora facile controllare 
per quale buco sia passata ogni pallottola che arriva; inoltre, quest’ultima sarà «un 
blocco indivisibile e  … quando c’è qualcosa nel rivelatore, si tratta sempre di una 
pallottola intera». Con queste opportune idealizzazioni,  si  immagina poi di  ridurre 
all’estremo il ritmo con cui la mitragliatrice spara: A ogni dato istante, al tabellone o 
non arriva nulla oppure arriva una pallottola, una soltanto ed esattamente una”.19

Quindi non si produce alcuna interferenza.
Lo stesso tipo di operazione si fa nel secondo esperimento:

“quello  con le onde d’acqua,  utilizzate in modo da evidenziare che,  nel  loro caso, 
l’intensità può avere qualsiasi valore, in modo che non si possa certo dire che l’intensità 
dell’onda abbia una struttura in qualche modo a blocchi. Le onde interferiscono e il loro 
comportamento  è  un  importante  punto  di  riferimento  e  di  raffronto  per  il  terzo 
esperimento,  quello  che  utilizza  un  cannoncino  elettronico  (un  filo  di  tungsteno 
riscaldato elettricamente e circondato da un involucro metallico dotato di un foro) e 
facendo in modo che questo spari un solo elettrone alla volta. Ciò che notiamo è che si 
sentono dei  clic ben staccati nel rivelatore e che tutti i  clic sono uguali. Non ci sono 
mezzi clic. Quel che arriva all’altoparlante che funge da rivelatore, qualunque cosa sia, 
arriva in granuli tutti interi e uno alla volta. Una situazione che parrebbe ricordare 
quella dei proiettili di mitragliatrice del primo esperimento: solo che la distribuzione 
delle probabilità che i granuli hanno di arrivare a varie distanze dal centro rivela una 
somiglianza  inquietante  con  la  curva  che  descrive  il  comportamento  delle  onde 
d’acqua  del  secondo  esperimento.  «Già!»,  esclama  Feynman,  «Gli  elettroni  fanno 
proprio così».20

I tre esperimenti mentali vengono pertanto ideati e pensati nel loro svolgimento in 
modo non solo da essere reciprocamente raccordati, ma da far sì che i primi due siano 
utilizzati come filtri, nel senso di Black, per associare agli elettroni un sistema di luoghi 

18 L. Guzzardi, Lo sguardo muto delle cose. Oggettività e scienza nell’età della crisi, Raffaello Cortina, 
Milano, 2010, pp. 132-133.
19 Ivi, p. 133.
20 R.P. Feynman, La fisica di Feynman, Ed. it. bilingue, vol. III, Zanichelli, Bologna, 2001, 1-7.

17



comuni  ibrido,  i  cui  componenti  sono tratti  in  parte  dal  riferimento al  significato 
standard dei proiettili (idealizzati nella maniera che si è vista) e in parte dal riferimento 
al significato standard di onda: ne scaturisce l’immagine di granuli/elettroni che sono 
proiettili di mitragliatrice i quali però interferiscono comportandosi come onde. È in 
questo senso che si può dire che essi si comportano “talvolta come una particella e 
talvolta come un’onda”.21 “Tale comportamento”, sottolinea Feynman “non svela alcun 
meccanismo più profondo. Nessuno può «spiegare» niente più di quanto abbiamo 
«spiegato» noi. Nessuno vi saprà dare una rappresentazione più approfondita di un 
meccanismo più fondamentale da cui questi risultati possa venire dedotti”.22

L’esigenza  del  ricorso  al  linguaggio  metaforico  indica  chiaramente  che  qui  non 
abbiamo forme e immagini disponibili che possano consentirci di visualizzare ciò che è 
in atto. Del tutto pertinente e condivisibile è la conclusione che Guzzardi trae dall’analisi 
di questa situazione: 

“Un modello … – un modello fisico – è fatto dei rapporti reciproci tra i suoi elementi (e 
forse, stando all’esempio tratto da Feynman, lo stesso si può dire degli esperimenti); 
non dà luogo a sequenze causali fra raffigurante e raffigurato, non spiega perché un 
fenomeno avviene. … Il modello illustra – e per questo è probabile che il concetto di 
modello  abbia  avuto  origine  in  una  pratica  dimostrativo-sperimentale,  –  dove 
dimostrare significa portare davanti agli occhi alcune caratteristiche di un fenomeno. 
Non  è  un  approccio  discorsivo  che  discende  “diacronicamente”  da  premesse  a 
conclusioni; piuttosto, presenta gli elementi della realtà e le loro relazioni tutti in una 
volta sola, in maniera “sincronica”, senza dire quale sia il primo pezzo”.23

Questa conclusione evidenzia il  fatto che il  cambiamento del modo di  presentarsi 
dell’interfenomeno da onda a particella è il  risultato dei mutamenti delle pratiche 
sperimentali  con  cui  viene  osservato,  quindi  del  fare,  dell’azione,  delle  differenti 
interazioni che si realizzano tra l’apparato scelto dall’osservatore e l’oggetto osservato, 
non già della sua visione o della rappresentazione.
La  cosa  interessante  è  che  i  risultati  di  questo  esperimento  mentale  sono  stati 
pienamente confermati nel 1976  da Pier Giorgio Merli, Gianfranco Missiroli e Giulio 
Pozzi, utilizzando un microscopio elettronico opportunamente modificato e inviando 
un elettrone alla volta sulla lastra fotografica. 
L’esperimento, effettivamente realizzato a Bologna,  definito “il più bello di tutti i tempi” 
in  base  a  un  sondaggio  della  rivista  Physics  World,  conferma  la  violazione  delle 
aspettative del senso comune e della nostra usuale esperienza, che ci dicono che 
quando le cose entrano da un lato sotto forma di particelle, dovrebbero mantenere 
quella forma viaggiando lungo tutto l’esperimento, uscendo poi alla fine in quanto tali. 
Al contrario le prove dimostrano che in un dato momento, tra il punto di partenza e 

21 Ivi, vol. III, § 1-
22 Ivi, vol. III, § 1-13.
23 L. Guzzardi, Lo sguardo muto delle cose, cit., pp. 135-136.

18



quello di arrivo, alle particelle accade qualcosa di straordinario. Gli scienziati hanno 
riscontrato  che  allorché  si  cerca  di  osservare  direttamente  il  percorso  seguito 
dall’interfenomeno  o  di  mettersi  comunque  in  condizione  di  poterlo  inferire  con 
certezza, ad esempio piazzando un rilevatore qualunque su una delle due fenditure 
aperte o mantenendo disponibile una sola apertura, in modo da costringerlo a passare 
di lì, esso si comporta esattamente secondo le attese: comincia e finisce il suo viaggio 
in  quanto particella.  Nel  far  questo,  non presenta  sorprese.  Al  contrario,  quando 
vengono usate due aperture, senza alcun tentativo di controllo e di osservazione del 
percorso seguito,   quello stesso elettrone fa qualcosa di apparentemente impossibile. 
Sebbene  inizi  il  suo  percorso  come  particella,  passa  attraverso  le  fessure 
simultaneamente,  come  soltanto  un’onda  di  energia  può  fare.  La  variazione  del 
significato e del modo di presentarsi dell’interfenomeno è pertanto –  giova ribadirlo 
ancora una volta – il risultato di un’azione, di una modifica dell’apparato sperimentale 
che  fa  sì  che  da  una  situazione  nella  quale  non  possiamo  dire  da  dove  passa 
effettivamente l’elettrone, ma solo da dove è più probabile che passi, ci si trovi invece di 
fronte a un’altra nella quale il suo percorso viene determinato in modo univoco, senza 
lasciare  spazio  ad  alternative.  Da  uno  spettro  di  molti  comportamenti  possibili, 
ciascuno con il suo specifico valore di probabilità (onda), si passa dunque a quell’unico 
comportamento che viene effettivamente osservato (particella localizzata). In gioco qui 
è dunque, ancora una volta, il passaggio dalla possibilità all’effettualità, cioè al “qui” e 
“ora”. La meccanica quantistica ha a che fare con entità che acquistano un significato 
definito solo allorché entrano in relazione e inter-agiscono con qualcosa in grado di 
osservarlo e di misurarlo.
A  conferma  di  questo  “primato  dell’azione”  ad  Alice  viene  ricordato,  a  proposito 
dell’entanglement e del paradosso EPR, che il premio Nobel della fisica 2022 è stato 
assegnato a fisici come Alain Aspect, John Clauser e Anton Zellinger, i quali hanno avuto 
il merito di raccogliere la sfida teorica lanciata da Albert Einstein, Boris Podolsky e 
Nathan Rosen e di dimostrare sperimentalmente che, nel caso degli stati intrecciati, 
appunto, ciò che accade a una particella determina ciò che accade all’altra, anche se le 
due sono molto distanti tra loro, per cui si  ha una sorta di “abbraccio a distanza” 
reciproco, in seguito al quale la prima può anche trasferire il suo stato alla seconda, 
diventando di fatto identica a essa, il suo gemello.
Questi sviluppi hanno dunque trasformato quello che appariva agli scienziati geniali 
che l’avevano ideato un paradosso teorico, mirante a  evidenziare i limiti di una teoria 
scientifica e a sottolineare l’esigenza di un suo completamento, in soluzioni che, oltre a 
ribadire la “tenuta” di quella teoria e a contribuire a corroborarne la validità, sul piano 
pratico   stanno  portando  ad  applicazioni  di  grande  rilievo,  destinate  ad  avere 
un’incidenza e un impatto inimmaginabile sul nostro vissuto e di rivoluzionarlo, come 
ha giustamente osservato il premio Nobel della fisica del 2021 Giorgio Parisi, il quale 
non  a  caso  ha  subito  parlato  di  applicazioni,  come il  computer  quantistico,  che 
cambierà le nostre vite.

4. Dalla fisica classica alla MQ

19



Quali sono stati gli eventi fondamentali in seguito ai quali si è determinata una cesura 
così netta da provocare il passaggio dal mondo a noi familiare della fisica classica a 
quello, in apparenza così bizzarro, della MQ?
Il punto d’avvio è stato il  problema del cosiddetto corpo nero, termine con il quale si 
designa un corpo che assorbe integralmente le radiazioni ed il cui campo di forze, 
conseguentemente,  è  indipendente  dal  proprio  colore:  ciò  permetteva,  sul  piano 
sperimentale e teorico, di non prendere in considerazione le interazioni puramente 
ottiche  e,  dunque,  di  poter  studiare  nella  sua  purezza  la  relazione  tra  materia  e 
radiazione.  Senza  entrare  nei  particolari  della  questione  è  essenziale  qui  andare 
direttamente al suo momento decisivo, ossia alla scoperta, da parte di Planck, che lo  
scambio di energia tra materia e radiazione, quindi tra gli atomi di un certo elemento 
chimico e la luce, avviene  solo a tappe discrete, non continue. Dunque secondo una 
scala di valori a intervalli dati:  la costante h di Planck esprime, esattamente, il valore 
minimo, e universale, di questa scala, l’intervallo minimo, che non è infinitesimale, ma 
di una certa misura sempre uguale, della composizione dell’energia: l’atomo energetico, 
in qualche modo, quello che egli stesso chiamerà “quanto d’azione”.

Questa scoperta, che sconvolse lo stesso Planck, il quale si rese subito conto di aver a 
che fare con qualcosa di  completamente nuovo e rivoluzionario,  ebbe una prima 
interpretazione  generale  da  parte  di  Einstein,  che  si  spinse  sino  a  formulare 
chiaramente almeno uno delle dimensioni fondamentali della vera questione che stava 
alla base di tutti i problemi di cui si sta parlando: ossia la dualità tra comportamento  
ondulatorio  e  corpuscolare  della  luce.  Questa  dualità  era  già  presente 
nell’elettrodinamica, ma lì vi rimaneva suo malgrado, ossia nonostante tutti i tentativi 
di risolverla in un’unità superiore, e quindi come aspetto ancora non chiarito, e che 
necessitava quindi  di  un approfondimento ulteriore,  di  là  da venire,   della teoria. 
Einstein,  invece,  la  rese  il  nucleo  della  propria  teoria  dei  fotoni,  formulandone 
chiaramente la struttura matematica proprio grazie al quanto di azione di Planck. Egli 
assunse infatti che la luce può avere sia un comportamento ondulatorio, al quale ci 
riferiamo quando spieghiamo i fenomeni legati alla frequenza e alla lunghezza d’onda 
(come i fenomeni di interferenza), sia un comportamento corpuscolare, come nel caso 
dell’effetto fotoelettrico, che va descritto tramite i concetti tipici della meccanica. Un 
certo  fascio  di  luce,  dunque,  sarà  caratterizzato  dalle  sue  frequenza  e  lunghezza 
d’onda, che però noi possiamo mettere in relazione a quantità meccaniche di particelle 
(i  fotoni)  come  l’energia  e  il  momento  (coppia  usuale  nella  scelta  delle  variabili 
canoniche nelle equazioni di tipo hamiltoniano) proprio tramite il quanto d’azione. E 
queste relazioni sono molto semplici: 

e = hn
p = h/l

(ove e è l’energia e p il momento)

20



Il quanto d’azione, quindi, risultava decisivo per passare dalla descrizione della luce 
come onda alla sua descrizione come pacchetto di fotoni, ossia di particelle dotate di 
un certo  moto,  etc… Dopo alcuni  anni,  queste  stesse  relazioni  saranno alla  base 
dell’interpretazione  in  qualche  modo  speculare  della  materia  come  onda, 
interpretazione che ha dato origine a quella branca della meccanica quantistica che è la 
meccanica ondulatoria, opera soprattutto di Erwin Schrödinger e Louis De Broglie.

Oltre a essere in qualche modo risolutivo per i problemi legati all’interpretazione della 
luce,  però,  il  quanto  d’azione  inaugurava  anche  una  concezione  del  tutto  nuova 
dell’atomo. L’intuizione di Planck, infatti, fu quella di esprimere le caratteristiche della 
radiazione come comportamenti dell’atomo radiante, di cui aveva già parlato Lorenz. E, 
come nota Heisenberg, dai risultati matematici dei suoi studi sul corpo nero, Planck 
doveva dedurre chiaramente che  l’atomo può avere solo contenuti energetici discreti. 
Questo strano fatto, del tutto in contrasto con le normali leggi cinetiche e tale, dunque, 
da non poter essere compiutamente rappresentato per il loro tramite, fu dotato di un 
contenuto fisico da Niels Bohr, che ipotizzò che questi gradini energetici dell’atomo 
corrispondessero ai suoi possibili  stati stazionari, situazioni stabili nelle quali l’atomo 
non emette, né assorbe radiazioni, ossia di fatto  non interagisce con l’esterno.  Solo 
quando l’atomo passa da uno stato stazionario all’altro, con un salto, che peraltro non 
ha sempre una vera e propria causa definita, vi è l’emissione o l’assorbimento di una 
radiazione, e solo in questo momento l’atomo è per noi conoscibile, poiché possiamo 
averne notizia e sperimentare su di esso.
Nella meccanica quantistica, invece, le cose stanno molto diversamente. Vediamo, per 
esempio, cosa scrive Heisenberg nel suo saggio su La scoperta di Planck e i problemi  
filosofici della teoria atomica del1958): 

“La legge delle radiazioni di Planck si distingueva anche in un modo assai caratteristico 
dalle  leggi  naturali  formulate  in  precedenza.  Se  le  leggi  naturali  più  antiche,  per 
esempio quelle della meccanica di Newton, contenevano delle cosiddette costanti, 
queste  designavano  delle  proprietà  degli  oggetti,  per  esempio  la  loro  massa  o 
l’intensità della forza agente tra due corpi, o cose simili; invece il quanto d’azione di 
Planck, che appare come la costante caratteristica nella sua legge delle radiazioni, non 
rappresenta una proprietà di oggetti, ma una proprietà della natura. Essa stabilisce 
una distinzione secondo secondo una scala di grandezze nella natura, e mostra perciò 
nello stesso tempo che, in ambienti in cui gli effetti risultano molto grandi di fronte al 
quanto d’azione di Planck (come in tutti i fenomeni della vita giornaliera), i fenomeni 
naturali  hanno  un  decorso  diverso  da  quelli  in  cui  gli  effetti  sono  dell’ordine  di 
grandezza dell’atomo, dunque del quanto di Planck”.24

24 W. Heisenberg, La scoperta di Planck e i probemi filosofici della fisica atomica, in W. Heisenberg, M. Born, 
W. Schrödinger, P. Auger, Discussione sulla fisica moderna, Paolo Boringhieri, Torino 1960, p. 7.

21



Questo metro universale di misura comporta una profonda trasformazione dell’idea di 
legge di natura, in quanto “mostra per la prima volta che ci sono in natura distinzioni 
secondo scale di grandezza, che i fenomeni in regioni d’estensione diversa non hanno 
in nessun caso da essere dello stesso tipo.”25

 Nella fisica precedente, la   misurazione   era un mezzo per accertare dei fatti oggettivi 
che  erano  indipendenti  da  essa.  Questi  fatti  oggettivi  potevano  essere  descritti 
matematicamente e con ciò la loro  relazione causale era  rigorosamente determinata. 
Nella teoria dei quanta, la misurazione è ancora un dato oggettivo, come nella fisica 
precedente, ma: 

“i lavori di Bohr, Kramers e Slater contenevano tuttavia l’idea d’importanza decisiva che 
le leggi naturali non determinano il verificarsi d’un avvenimento, ma la probabilità che 
esso si verifichi; che inoltre questa probabilità deve essere messa in relazione con un 
campo d’onde che ubbidisca a un’equazione d’onde formulabile matematicamente. 
Con ciò si compiva un distacco decisivo dalla fisica classica e si ritornava in ultima 
analisi a una concezione che aveva già assunto una grande importanza nella filosofia di 
Aristotele. Le onde di probabilità di Bohr, Kramers, Slater possono essere interpretate 
come una formulazione quantitativa del concetto aristotelico di dynamis (δύναμις), di 
possibilità, chiamato anche più tardi col nome latino di  potentia.  L’idea che quanto 
succede non sia determinato in modo perentorio, ma che già la possibilità o ‘tendenza’ 
al verificarsi d’un fatto possieda una specie di verità, ha nella filosofia di Aristotele una 
parte decisiva. Si tratta d’una specie di strato intermedio di verità che sta in mezzo fra la 
verità massiccia della materia e la verità spirituale dell’idea o dell’immagine. Nella 
moderna teoria dei quanti questo concetto di possibilità assume una nuova veste: è 
formulato  matematicamente  come  una  probabilità  e  sottomesso  a  leggi  naturali 
esprimibili matematicamente. Le leggi naturali formulate in termini matematici non 
determinano qui più i fenomeni stessi, ma la loro possibilità, la probabilità che succeda 
qualche cosa”-26

Avremo  modo  di  tornare  diffusamente  sulla  questione  della  verità  delle  teorie 
scientifiche, della fisica in particolare, e del rovesciamento di prospettiva che la MQ 
provoca anche con riferimento a questo specifico problema. 
Per concludere l’analisi di questo articolo di Heisenberg del 1958 occorre introdurre un 
ulteriore aspetto della rivoluzione quantistica, di notevole rilievo:

“Qui rimane ancora da aggiungere che nella scienza della natura  non si tratta della  
natura stessa, ma appunto di una scienza della natura, cio+ della natura come un uomo la  
pensa  e  la  descrive.  Non intendiamo dire  che  con  ciò  s’introduca  un  elemento  di 
soggettività nella scienza della natura, non pretendiamo affatto che ciò che succede 
nell’universo dipenda dalla nostra osservazione, ma accenniamo al fatto che la scienza 
sta  tra  la  natura  e  l’uomo  e  che  noi  non  possiamo  rinunciare  all’uso  delle 

25 
26 Ivi, p. 12.

22



rappresentazioni date dall’intuizione o innate nell’uomo. Già per questo carattere della 
teoria  dei  quanti  è  difficile  poter  seguire  in  tutto  il  programma  della  filosofia 
materialistica e considerare le minime particelle della materia, le particelle elementari, 
come il vero in senso assoluto. Giacché queste particelle, alla luce della teoria dei 
quanti, non sono più vere nello stesso senso che gli oggetti della vita d’ogni giorno, gli 
alberi, le pietre, ma esse appaiono piuttosto come  astrazioni derivate dal materiale  
d’osservazione, vero quest’ultimo nel senso proprio”27.

La  conclusione  che  Heisenberg  trae  da  questa  premessa  è  particolarmente 
significativa e merita di essere approfondita: “A somiglianza dei corpi regolari della 
filosofia platonica, le particelle elementari della fisica moderna sono determinate da 
condizioni matematiche di simmetria, non sono eterne e immutabili, e perciò sono a 
mala pena ciò che si potrebbe chiamare ‘reale’ nel vero senso della parola. Esse sono 
piuttosto semplici rappresentazioni di quelle strutture matematiche fondamentali che 
si ottengono nel tentativo di suddividere sempre più la materia che rappresentano 
appunto il contenuto delle leggi naturali fondamentali. Per la scienza moderna non c’è 
più all’origine l’oggetto materiale, ma la forma, la simmetria matematica. E siccome la 
struttura matematica rappresenta in ultima analisi un contenuto spirituale, si potrebbe 
dire anche con le parole del Faus di Goethe: ‘All’origine era il logos’. Riconoscere in tutti i 
particolari e con piena chiarezza questo significato, per quanto concerne appunto la 
struttura fondamentale della materia, è il compito dell’attuale fisica atomica e delle sue 
attrezzature spesso, purtroppo, ben complicate.”28

Non sfugga qui il riferimento alle attrezzature di cui ci si deve valere, vale a dire ai mezzi 
sempre più potenti che sono a disposizione della tecnica moderna, perché proprio da 
qui aveva preso avvio la conclusione della celeberrima memoria scientifica con la quale 
Heisenberg aveva presentato nel 1927 il suo principio di indeterminazione, uno scritto 
di natura matematica molto complesso, intitolato  Über den anschauliche Inhalt der  
quantentheoretischen Kinematik und Mechanik29. 
In questo articolo Heisenberg sferri  un formidabile schiaffo alla nostra intuizione: 
“Nell’affermazione netta della legge della causalità – ‘Se conosciamo esattamente il 
presente, possiamo calcolare il futuro’ – è falsa non la conclusione, ma la premessa. Noi 
non  possiamo in  linea  di  principio  conoscere  il  presente  in  ogni  elemento 
determinante. Perciò ogni percepire è una selezione da una quantità di possibilità e 
una limitazione delle possibilità future.  Poiché il carattere probabilistico della teoria 
quantistica  è  così  strettamente  collegato  all’imprecisione  di  ogni  percezione,  si 
potrebbe essere indotti erroneamente a supporre che al di là del mondo statistico 

27 Ivi, pp. 13-14. Evidenziazioni mie.
28 Ivi, pp. 20-21.
29 W. Heisenberg, “Über den anschauliche Inhalt der quantentheoretischen Kinematik und Mechanik” 
(Sul contenuto intuitivo della cinematica e della meccanica quantoteoriche), ‘Zeitschrift für Physik 9, 43: 
172-198, 1927, tr. it. in W. Heisenberg, Indeterminazione e realtà, a cura di G. Gembillo,  Guida, Napoli 
1991.

23



percepito si celi ancora un mondo ‘reale’, nel quale è valida la legge di causalità. Ma tali 
speculazioni ci sembrano, insistiamo su questo punto, infruttuose e insensate. La fisica 
deve  descrivere  formalmente  solo  la  connessione  delle  percezioni.  Si  può 
caratterizzare molto meglio il vero stato delle cose in questo modo: poiché tutti gli 
esperimenti  sono  soggetti  alle  leggi  della  meccanica  quantistica,  mediante  la 
meccanica quantistica viene stabilita definitivamente la non validità della legge di 
causalità”30.
Oltre a mettere così in discussione la nostra usuale concezione del tempo egli spiega 
per quale motivo il principio di indeterminazione sancisca l’impossibilità di stabilire al 
tempo stesso dove è una particella e a che velocità si muove (Dq Dp   h). Questa 
restrizione è dovuta al fatto che qualsiasi determinazione di una delle due variabili è 
tale da perturbare irrimediabilmente i valori dell’altra, e tanto più quanto più è precisa 
quest’ultima.  Heisenberg  fa  l’esempio  della  misurazione  della  posizione  di  un 
elettrone: per poterla determinare con precisione bisogna sottoporlo a una radiazione 
di lunghezza d’onda minima: metaforicamente, abbiamo bisogno di un fascio di luce 
strettissimo, che colpisca l’elettrone nella sua esatta posizione. In virtù delle equazioni 
di Einstein la luce ha essa stessa una natura particellare e ogni fotone è portatore di 
almeno un quanto d’azione: conseguentemente per perseguire la finalità di stabilire 
con esattezza dove sia l’elettrone bisogna necessariamente perturbarne la velocità, 
poiché ne abbiamo di fatto modificata l’energia. Ciò significa che non vi è alcun modo di 
“vedere” la traiettoria di un elettrone, dal momento che è sufficiente un singolo quanto 
di  luce  per  espellere  l’elettrone  da  questa  sua  presunta  traiettoria.  È  pertanto 
l’esistenza del quanto di azione, ossia di una soglia minima e intera oltre la quale 
l’energia non è ulteriormente divisibile e che costituisce una grandezza assolutamente 
significativa al livello delle interazioni atomiche, a comportare l’impossibilità in linea di 
principio  di  un’osservazione  pura,  che  non  modifichi  ciò  che  viene  osservato, 
determinandone le grandezze fisiche, che nello stato precedente a questo intervento 
dell’osservatore risultano ancora indeterminate. 
Per  questo  Heisenberg  rifiuta  nettamente  il  ricorso  all’idea  di  un  atomo  in  sé, 
considerato  nelle  sue  grandezze  fisiche  costitutive  a  prescindere  dalla  loro 
misurazione, che ci darebbe solo il  fenomeno dell’atomo. Ritiene di conseguenza 
impossibile salvare il principio di causalità grazie a questa metafisica dell’atomo in 
sé. L’atomo è reale nel modo in cui ci si manifesta e nel momento in cui interagisce con 
l’apparato della misurazione e la possibilità di descriverlo e parlarne è sottoposta ai 
vincoli,  che  non  possono  in  alcun  modo  essere  superati,  del  principio  di 
indeterminazione,  per  cui  posizione  e  moto  delle  particelle  sono  di  per  sé 
indeterminate,  entro  i  limiti  stabiliti  dal  principio.  Questi  limiti  sono  relativi  al 
rapporto tra la massa della particella e il quanto d’azione: in particolare, quanto 
minore  è  la  massa,  tanto  maggiore  l’indeterminazione.  Ciò  spiega  il  fatto  che, 
studiando corpi di massa nettamente superiore a quelle proprie del mondo atomico, 
le  leggi  della  meccanica classica,  con il  loro determinismo,  risultino pienamente 

30 Ivi, p. 66.

24



adeguate,  poiché  nel  loro  caso  l’indeterminatezza  dovuta  al  quanto  d’azione  è 
infinitesima. Nell’ambito dei fenomeni microscopici, al contrario, non si può fare a 
meno di tener conto di questa indeterminatezza, che è significativa e incide, con la 
conseguenza che si deve fare i conti con una formulazione non più deterministica, ma 
statistica delle leggi. E, dal momento che l’indeterminazione è qualcosa che riguarda 
la realtà in sé, e non la conoscenza che ne abbiamo, queste leggi statistiche non 
possono in alcun modo essere considerate solo approssimazioni incomplete a un 
ideale  conoscenza  completa  e  precisa  del  sistema,  che  tornerebbe  a  essere 
deterministica, bensì il livello di conoscenza massimo al quale possiamo aspirare, 
relativa a una dinamica di possibilità, piuttosto che di necessità.
È su questa base che poggia la singolare struttura matematica della teoria dei quanta, 
articolata  in  due  tipi  di  formulazione del  tutto  diverse:  la  funzione d’onda,  che 
esprime le possibilità di un certo evento fisico, e i risultati della misurazione degli 
esperimenti effettuati, in seguito ai quali si perviene al collasso della funzione d’onda, 
cioè alla restrizione dello spettro di possibilità che precedono l’osservazione, che 
dopo di essa subisce una drastica limitazione in quanto, tra tutte le possibilità che 
quella  funzione  prevedeva,  impone  di  fare  riferimento  solo  a  quella  che  si  è 
effettivamente realizzata. 
Non c’è alcun modo di  porre rimedio a questa impossibilità dell’osservazione pura, 
assumendo  che  sia  possibile  tener  conto  della  perturbazione  e  correggerla.  Una 
soluzione  del  genere  significherebbe  ammettere,  in  linea  con  i  presupposti  che 
verranno successivamente assunti da Einstein, Podolsky e Rosen nel loro paradosso 
del 1935, che l’elettrone abbia effettivamente una posizione e velocità determinata in 
ogni istante. Heisenberg però esclude questa possibilità mettendo in evidenza come 
qualsiasi esperimento che si possa anche soltanto immaginare non può mai fornire 
un’informazione precisa su tutte le grandezze quantistiche,  ma divide piuttosto in 
modo caratteristico  le  grandezze  fisiche  in  “note”  e  “ignote”,  conosciute  cioè  con 
maggiore o minore precisione. I risultati di due esperimenti si possono abbinare e 
dedurre con esattezza gli uni dagli altri solo se entrambi propongono e realizzano la 
medesima suddivisione delle grandezze fisiche in “note” e “ignote”. Nella MQ però 
questo non accade:

“Da  un  punto  di  vista  puramente  matematico  è  tipico  della  formulazione  della 
meccanica quantistica di Dirac-Jordan che le relazioni tra p,  q,  E etc, possano essere 
scritte come equazioni  tra matrici  molto generali,  in  modo tale che una qualsiasi 
grandezza quantoteorica data appaia come una matrice diagonale. La possibilità di un 
tale modo di descrivere diventa chiara, se si concepiscono intuitivamente le matrici 
come tensori (per esempio momenti di inerzia) in spazi multidimensionali tra i quali 
sussistono relazioni matematiche. Si  possono sempre porre gli  assi  del sistema di 
coordinate, in cui si esprimono queste relazioni matematiche, negli assi principali di 
uno  di  questi  tensori.  Infine,  si  può  anche  caratterizzare  sempre  La  relazione 
matematica  tra  due  tensoti  A  e  B  mediante  le  formule  di  trasformazione   che 
traspongono un sistema di coordinate orientato secondo glia ssi principali di A in un 

25



altro orientato secondo gli assi principali di B. Quest’ultima formulazione corrisponde 
alla  teoria  di  Schrödinger.  Si  consideri  invece  come  formulazione  propriamente 
«invariante» della meccanica quantistica, indipendenti da tutti i sistemi di coordinate, 
quella  di  Dirac dei  q-numeri.  Se  da quello  schema matematico vogliamo dedurre 
risultati fisici , dobbiamo correlare le grandezze quantoteoriche, e quindi le matrici (o 
«tensori» nello spazio multidimensionale) con dei numeri. Questo deve intendersi nel 
senso  che  in  quello  spazio  a  più  dimensioni  una  direzione  determinata  è 
arbitrariamente data (cioè viene stabilita mediante il tipo di esperimento impiegato) e 
si richiede quale sia il «valore» della matrice (per esempio in questo modello il valore 
del  momento  d’inerzia)  in  questa  direzione  data.  Tale  richiesta  ha  un  significato 
univoco solo se la direzione data coincide con la direzione di uno degli assi principali di 
quella «matrice»: in questo caso esiste una risposta esatta per la domanda posta.  Ma 
anche quando la direzione data devia di  poco da quella degli  assi  principali  della 
matrice, si può ancora parlare del «valore» della matrice nella direzione data con una 
certa imprecisione dovuta all’inclinazione relativa, con un certo errore probabile. Perciò 
si può affermare: ogni grandezza o matrice quantoteorica è associata con un numero 
che indica il  suo «valore» con un determinato errore probabile;  l’errore probabile 
dipende dal sistema di coordinate; per ogni grandezza quantoteorica c’è un sistema di 
coordinate  in  cui  l’errore  probabile  per  questa  grandezza  scompare.  Perciò  un 
esperimento  determinato  non  può  mai  dare  un’informazione  precisa  su  tutte  le 
grandezze quantoteoriche: piuttosto esso divide le grandezze fisiche in «conosciute» e 
«non conosciute» (oppure grandezze conosciute più o meno esattamente in un modo 
caratteristiche per l’esperimento in questione. I risultati di due esperimenti possono 
essere  derivati  esattamente  l’uno  dall’altro  solo  se  i  due  epsrimenti  dividono  le 
grandezze fisiche nel medesimo modo in «conosciute» e «non conosciute» (cioè se i 
tensori  in  quello  spazio  a  più  dimensioni  frequentemente  impiegato  per  la 
«visualizzazione»  sono  «osservati»  in  entrambi  gli  esperimenti  dalla  medesima 
direzione). Se due esperimenti danno luogo a differenti suddivisioni tra «conosciuto» e 
«non conosciuto», la connessione dei risultati di tali esperimenti può essere indicata 
convenientemente solo in modo statistico”.31  

La cinematica e la meccanica della teoria quantistica sono per questo nettamente 
diverse da quelle usuali (gewöhnlichen). L’applicabilità dei concetti classici (klassischen) 
di cinematica e meccanica non può essere però dedotta né dalla nostra logica né 
dall’esperienza.32 L’utilizzo del termine gewöhnlichen invece di klassischen non è casuale: 
fa riferimento al fatto che la teoria quantistica descrive fenomeni diversi da quelli a cui 
siamo abituati,  ovvero  quelli  familiari.  Anche quando,  per  abitudine  e  semplicità, 
utilizziamo  le  stesse  parole,  ad  esempio  cinematica  e  meccanica,  dobbiamo 
necessariamente  tener  conto  della  variazione  di  significato  che  questi  termini 
subiscono allorché non abbiamo più a che fare con i concetti classici, come posizione, 
impulso ed energia, a suo tempo messi a punto per descrivere questi fenomeni, ma 

31 Ivi, p. 48.
32 Ivi, p. 25.

26



dobbiamo prendere in considerazione aspetti “non usuali”, appunto, che ci obbligano a 
ridefinire i concetti antecedentemente compresi per tenere conto dello scarto, cioè del 
distacco, anche netto  con il precedente ambito di applicazione. 
Ciò non ci deve tuttavia indurre a considerare la Meccanica Quantistica una teoria non 
intuitiva (un-anschaulich) e astratta.

“Riteniamo,  piuttosto,  che  per  il  momento  le  leggi  quantitative  possono  essere 
comprese  a  partire  dalle  basi  intuitive  solo  secondo  il  principio  della  massima 
semplicità  possibile.  Se,  per  esempio,  la  coordinata  x  dell’elettrone non è  più  un 
«numero», come può essere dedotto sperimentalmente da un’equazione, l’assunzione 
più semplice, che non contraddice l’equazione in questione, è che questa coordinata x 
sia un elemento diagonale di una matrice i cui elementi non diagonali si manifestano in 
una imprecisione, ovvero nel caso di trasformazioni, in altri modi.  L’asserzione che per 
esempio la velocità nella direzione x non è «in realtà» un numero, ma un elemento 
diagonale di una matrice, non è forse più astratta né meno intuitiva della constatazione 
che l’intensità elettrica  di  campo sia  «in  realtà» la  parte  temporale di  un tensore 
antisimmetrico  del  mondo  spazio-temporale.  L’espressione  «in  realtà»  sarà  qui 
altrettanto  giustificata,  che  in  una  qualunque  descrizione  matematica  di  processi 
naturali. Se si ammette che tutte le grandezze quantoteoriche sono «in realtà» matrici, 
le leggi quantitative ne conseguono senza difficoltà”.33

Questo  paragone  diretto  con  un’altra  teoria,  l’elettromagnetismo  nella  sua 
formulazione  covariante,  mostra  come  il  linguaggio  di  quest’ultima,  che  è 
problematico e azzardato definire “visualizzabile”, non abbia dato luogo agli stessi 
problemi e alle medesime discussioni  che hanno accompagnato l’introduzione e lo 
sviluppo del formalismo quantistico.  Quello che è rilevante e merita di essere preso in 
considerazione è il fatto che, in entrambi i casi, siamo in presenza di un linguaggio che 
permette di descrivere, trattare e predire i risultati sperimentali. 
Il confronto così istituito suggerisce che la vera questione in gioco quando si discute 
del grado di chiarezza della formulazione matriciale e della sua possibilità di essere 
tradotta in una descrizione visualizzabile, riguardi la capacità di accettare l’autentica 
natura  delle  grandezze quantistiche.  Ancora una volta,  però,  va  specificato  che a 
provocare tutte le difficoltà che ne scaturiscono è l’analisi dei fenomeni quantistici 
eseguita senza fare riferimento ai “filtri osservativi” imposti dalla fisica classica, di cui è 
invece necessario fare a meno. 
Per comprendere adeguatamente l’asserita duplicità del formalismo matematico della 
teoria dei  quanta è opportuno prendere in esame un altro saggio di  Heisenberg, 
contenuto  in  Fisica  e  filosofia,  e  precisamente  quello  intitolato  L’interpretazione  di  
Copenaghen della teoria dei quanta.  La rivoluzione nella scienza moderna,  in cui viene 
subito  evidenziato  l’aspetto  fondamentale  del  rapporto  tra  linguaggio,  teoria  ed 
esperimento.

33 Ivi, p. 65.

27



“L’interpretazione  di  Copenaghen della  teoria  dei  quanta  parte  da  un  paradosso. 
Qualsiasi esperimento fisico, sia che si riferisca ai fenomeni della vita quotidiana o ad 
eventi atomici, deve essere descritto nei termini della fisica classica. I concetti della 
fisica classica formano il linguaggio per mezzo del quale descriviamo la preparazione 
dei  nostri  esperimenti  e  ne  esprimiamo  i  risultati.  Non  possiamo  né  dobbiamo 
sostituire  questi  concetti  con altri.  Tuttavia  l’applicazione di  questi  concetti  risulta 
limitata dalle relazioni d’incertezza. Dobbiamo tener presente questa limitata area di 
applicabilità  dei  concetti  classici  mentre  li  applichiamo,  ma  non  possiamo  e  non 
dovremmo sforzarci per migliorarli”34.

A supporto di questa tesi si sottolinea che la teoria dei quanta  “parte dalla divisione del 
mondo in «oggetto» e «resto del mondo», e dal fatto che almeno per il resto del mondo 
ci serviamo dei concetti classici per la nostra descrizione”35. Subito dopo aggiunge però 
che essa “è una divisione arbitraria e storicamente una diretta conseguenza del nostro 
metodo scientifico;  l’uso  dei  concetti  classici  è  infine una conseguenza del  modo 
generale di pensare degli uomini. Ma ciò implica un riferimento a noi stessi e quindi la 
nostra descrizione non è completamente obbiettiva”36. 
Per  interpretare  correttamente  quest’ultima  affermazione  è  opportuno  riferirsi  a 
quelle che  Pauri chiama le condizioni galileiane, e cioè: 

“i) ripetibilità temporale indefinita dell’intero insieme di relazioni fra l’oggetto e il resto 
del mondo; 
ii)  irrilevanza delle relazioni spaziali  fra una conveniente regione, definita dall’oggetto 
stesso e il suo ambiente locale, e il resto del mondo. 
Tutte  queste  condizioni,  che  stabiliscono  la  distinzione  fra  discipline  puramente 
empiriche  e  scienze  sperimentali,  implicano  in  particolare  l’omogeneità  spaziale  e 
-soprattutto- l’omogeneità temporale,  insieme alla possibilità di ripetere a piacere la 
richiesta separazione del mondo”37. 
Queste approssimazioni, per poter essere formulate e attivate, presuppongono, a loro 
volta, una sorta d’idealizzazione primaria, più profonda e fondamentale di esse, quella 
che  sta  alla  base  della  definizione  del  tempo  fisico.  L’omogeneità  temporale  e 
l’individuazione  della  ricorrenza  di  stati  fisici  identici  esigono,  infatti,  che  siano 
soddisfatte due specifiche condizioni. “Innanzitutto la costituzione di un’opportuna 
procedura di approssimazione; in secondo luogo, una condizione cosmologica sul ‘resto 
del  mondo’  che  garantisca  l’esistenza  di  subtotalità  autonome,  fisicamente  quasi- 

34 W. Heisenberg, L’interpretazione di Copenaghen della teoria dei quanta, cit., p. 57.
35 Ivi, p. 70.
36 Ibidem,
37 M.  Pauri,  I  rivelatori  del  tempo,  ‘Nuova  civiltà  delle  macchine’,  1999,  n.  1,  p.  42.  Le  medesime 
argomentazioni  sono sviluppate da Pauri,  in  forma più articolata e dettagliata,  nel  capitolo 3 “La 
descrizione fisica del mondo e la questione del divenire temporale” del volume Filosofia della fisica, a cura 
di G. Boniolo, Bruno Mondadori, Milano, 1997, pp. 245-333.

28



isolate, tali da consentire – nei limiti dell’approssimazione costituita –  il riconoscimento 
di una stabilità di ricorrenza temporale. Tali richieste, che sono anche pre-condizioni 
per la realizzabilità – almeno locale e sempre nei limiti dell’approssimazione – delle 
condizioni galileiane, identificano per definizione un orologio fisico standard, cosicché 
non ha poi senso empirico chiedersi se successivi intervalli temporali contengono o 
meno la stessa ‘quantità di tempo’: il tempo fisico è relazionale per costituzione”38.
In virtù di queste idealizzazioni possiamo asserire che “un oggetto fisico non sia mai 
definito da una singola individuazione oggettuale. Esso corrisponde a una classe di 
equivalenza di determinazioni singole, individuata precisamente dall’astrazione delle 
relazioni con il resto del mondo che, nel caso specifico, sono considerate irrilevanti. 
Inoltre, la rete di relazioni attraverso cui l’oggetto fisico è definito costituisce un reticolo  
ideale in cui sono stati soppressi tutti i  particolari  fenomenici,  in quanto fenomenici e  
particolari, cosicché il soggetto esperiente non vi appare più. Ogni classe (un oggetto 
fisico)  costituisce  un  ‘modello’  che,  letteralmente,  rimpiazza  la  cosa  fenomenica 
intenzionalmente esperita con la sua molteplicità di prospettive. Così, lo status della 
descrizione  fisica  implica  che  possiamo  avere  scienza  di  ‘tipi’  ma  mai  scienza  di 
‘particolari’  e,  soprattutto,  che  la  transienza  temporale  della  soggettività  è 
radicalmente rimossa dal quadro”.39

Nel momento in cui porta a concludere che il fenomeno con il quale ha a che fare non è 
mai  ripetibile  in  modo  identico  ed  è  fondamentalmente  irreversibile,  la  teoria 
quantistica capovolge in modo plateale la definizione classica di “oggetto fisico”. Entra 
così in crisi l’idea che, con opportune modifiche e integrazioni, sia possibile e lecito 
estendere senza limiti le potenzialità espressive del linguaggio della fisica classica. 
Nel penultimo articolo della raccolta Fisica e filosofia, intitolato Linguaggio e realtà nella  
fisica moderna,40 trascrizione,  abbondantemente modificata,  di  una conferenza del 
1960, Heisenberg compie un passo estremamente significativo, introducendo nella 
relazione tra linguaggio e matematica il riferimento a un terzo elemento; la tecnica. 
Questa integrazione è certamente il  frutto dei suoi dialoghi a distanza con Martin 
Heidegger sul rapporto tra scienza, metafisica e linguaggio e sulla crescente incidenza 
della tecnica, appunto, in questa relazione.
Egli comincia col sottolineare il fatto che:

“il linguaggio che generalmente emerge dal processo di chiarificazione scientifica nella 
fisica teoretica è usualmente un linguaggio matematico, lo schema matematico, che ci 
permette di prevedere i risultati degli esperimenti. Il fisico può dirsi soddisfatto quando 
ha a disposizione lo schema matematico e sa come usarlo per l’interpretazione degli 
esperimenti”41.

Più avanti questa riflessione viene ulteriormente approfondita e chiarita: 

38 Ibidem, p. 43.
39 Ibidem, p. 42.
40 W. Heisenberg, Linguaggio e reltà nella fisica moderna, in ID., Fisica e filosofia, cit., pp. 195-216.
41 Ivi, p. 196.

29



“Nella fisica teoretica noi cerchiamo di intendere gruppi di fenomeni introducendo 
simboli matematici che possono essere messi in correlazione con i fatti, vale a dire con i 
risultati  delle  misurazioni.  Per  i  simboli noi  usiamo  nomi  che  raffigurino  la  loro 
correlazione con la misurazione. I  simboli  sono così legati  al  linguaggio. I  simboli 
vengono poi collegati fra loro da un rigoroso sistema di definizioni e assiomi, ed infine 
le leggi naturali vengono espresse come equazioni tra i simboli. L’infinita varietà di 
soluzioni  di  queste  equazioni  corrisponde  allora  all’infinita  varietà  di  fenomeni 
particolari possibili in quel settore della natura. In tal modo lo schema matematico 
rappresenta  il  gruppo  di  fenomeni  finché  è  valida  la  correlazione  fra  simboli  e 
misurazioni. È questa correlazione che permette di dare espressione alle leggi naturali 
nei termini del linguaggio comune, giacché i nostri esperimenti consistenti di azioni e 
di osservazioni possono sempre venir descritti col linguaggio ordinario. Tuttavia, con 
l’evolversi della conoscenza scientifica, anche il linguaggio si evolve; vengono introdotti 
nuovi termini e quelli vecchi vengono applicati a un campo più vasto oppure in un 
modo diverso da quello del linguaggio ordinario”42. 
Con la meccanica quantistica questa incidenza della tecnica sul linguaggio si accentua 
ulteriormente e in modo irreversibile, in quanto: 

“negli  esperimenti  sugli  eventi  atomici  noi  abbiamo  a  che  fare  con  cose  e  fatti, 
con fenomeni che sono esattamente altrettanto reali  quanto i  fenomeni della vita 
quotidiana, Ma gli atomi e le stesse particelle elementari non sono altrettanto reali:  
formano un mondo di possibilità e di potenzialità piuttosto che un mondo di cose o di 
fatti”.43

Queste parole, con le quali si conclude la conferenza del 1960, sono inequivocabili: ci 
dicono che la fisica non parla ormai più direttamente della natura e dei diversi livelli in 
cui si articola, ma degli esperimenti e dei loro risultati, dunque di apparati tecnici, di un 
mondo artificiale che si sovrappone sempre più a quello naturale. Questa conclusione 
viene ribadita in modo ancora più esplicito in un articolo dal titolo  L’immagine della  
natura nella fisica moderna, contenuto nella raccolta Das Naturbild der heutigen Physik,44 
pubblicata nel 1976. In esso Heisenberg sottolinea che: 

“Nella tecnica atomica, infine, si ha a che fare con lo sfruttamento di forze alle quali 
manca assolutamente ogni accesso dall’esperienza quotidiana. Anche questa tecnica ci 
diverrà  forse,  alla  fine,  altrettanto  familiare  quanto lo  è,  per  un uomo moderno, 
l’elettrotecnica, che non si può più pensare assente dal nostro mondo abituale. Ma 
anche le cose che ogni giorno ci circondano non divengono per questo parte della 

42 Ivi, pp. 201-202.
43 Ivi, p. 216.
44 W. Heisenberg, Das Naturbild der heutigen Physik, Rowohlt, Hamburg 1976, tr. it. di E. Casari, Natura e  
fisica moderna, Garzanti, Milano 1985.

30



natura nel senso originario della parola. Forse i molti apparecchi tecnici finiranno in 
seguito con l’appartenere all’uomo in modo altrettanto ineliminabile quanto il guscio 
alla  lumaca o la tela al  ragno,  ma anche in tal  caso questi  apparecchi  sarebbero 
piuttosto parti dell’organismo umano che non della natura circostante”.45

La riflessione che comincia in tal modo a emergere va al di là dei limiti di una semplice 
riflessione sulla tecnica sperimentale o sulla struttura epistemologica della conoscenza 
scientifica: ciò che è in questione, riguarda, letteralmente, la «cosa» [Das Ding], della 
quale si dice che la sua definizione, così come viene formulata dalla scienza, non può 
prescindere dalla manipolazione tecnica del mondo. Questa tecnicità del naturale, già 
presente nel  processo di  oggettivazione della  natura  con cui  la  scienza moderna 
inaugura la propria impresa, si fa del tutto esplicita con la meccanica quantistica.
Nella MQ la matematica, dato che non disponiamo di alcuna guida per mettere in 
relazione I simboli matematici con i concetti del linguaggio ordinario e non abbiamo, di 
conseguenza,   la  possibilità  di  conoscere  fenomeni  che  in  essi  occorrono  non 
descrivibili nei termini della scienza classica, crea concetti e forme autonome e a sé 
stanti, distaccandosi dagli aspetti rispetto ai quali era stata chiamata in causa dalla 
tradizione della fisica galileiana e newtoniana. Essa non ha più alcun rapporto diretto 
con  la  realtà,  avendo  raggiunto  un  grado  di  “estrema astrattezza”  e  formalismo: 
interpretare  i  fenomeni  non  descrivibili  nei  termini  della  fisica  classica  significa 
pertanto ridurli alla loro misurabilità e prevedibilità sperimentale. Il fisico è soddisfatto 
se possiede lo schema matematico e sa usarlo per interpretare gli esperimenti. D’altro 
canto, quello schema matematico può essere considerato valido non solo se in base a 
esso risulta possibile progettare ed eseguire un esperimento, ma se ci mette altresì in 
condizione di prevederne gli esiti. È questa concordanza che rassicura sulla “verità” di 
quello schema, anche se non si ha la più pallida idea di cosa esso realmente significhi, 
ossia di quale sia il suo contenuto fisico. “le affermazioni matematicamente formulate 
della fisica, non conoscendo noi la portata dei concetti che in esse occorrono, non sono 
altro che pitture verbali, con le quali cerchiamo di rendere comprensibili a noi e agli altri 
le  nostre  esperienze  sulla  natura”,  i  nostri  esperimenti.  Assunto,  però, 
ontologicamente,  che la forma matematica ripeta la forma della realtà,  e non sia 
meramente  “isomorfa”  al  fenomeno,  ovvero  in  grado  di  prevederlo,  è  stato 
metodologicamente possibile usare i nuovi formalismi, di per sé coerenti nell’ambito di 
una  matematica  pura,  per  interpretare  –  ovvero  ridurre  alla  loro  misurabilità  e 
prevedibilità  sperimentale  –  i  fenomeni  non  descrivibili  nei  termini  della  scienza 
classica. E si dà il caso che ciò sia stato frequentemente coronato dal tipo di «successo» 
che gli compete, consolidando così indirettamente quell’assunzione. 
Qual  è  questo  successo?  Quello  della  prevedibilità  dei  risultati  degli  esperimenti. 
Ricordate  cosa  diceva  Heisenberg:  il  fisico  è  soddisfatto  se  possiede  lo  schema 
matematico  e  sa  usarlo  per  interpretare  gli  esperimenti.  Ora,  ovviamente  quello 
schema matematico è valido non solo se in base ad esso io so progettare ed eseguire 

45

31



un esperimento, ma se posso anche prevederne gli esiti. È questa concordanza che mi 
rassicura sulla verità di quello schema, anche se non ho la più pallida idea di cosa esso 
realmente  significhi,  ossia  anche  se  nonostante  il  successo  non  conosco  il  suo 
contenuto fisico. 
Con la matematizzazione, dunque, non si  è raggiunto solo un maggiore grado di 
precisione e di astrazione, come si credette inizialmente, ma si è essenzialmente passati  
da un linguaggio teorico a un linguaggio tecnico, dal linguaggio della «comprensione» a 
quello del «progetto sperimentale», rappresentato da una forma di linguaggio che 
richiama l’operazionismo.
Per capire di cosa si  tratta occorre prendere avvio dalla proposta teorica di Percy 
Williams Bridgman,  premio Nobel della fisica nel 1946 per i suoi studi sugli effetti delle 
alte pressioni sulla termodinamica di materiali vari, ma noto anche per la formulazione 
della teoria dell’operazionismo, da lui proposta nel 1927,46 che ebbe una certa risonanza 
in ambito epistemologico. 

In realtà il termine “operazionismo” con cui fu definita è un omaggio alla moda degli 
“ismi”,  dura  a  morire  in  ambito  filosofico ma poco in  sintonia  con la  concezione 
generale  dell’autore,  il  quale  preferiva  di  gran  lunga  usare  espressioni  come 
“operational viewpoint”, “operational attitude”, “operational approach”,  che riteneva 
più  in  linea  con  il  suo  tentativo  di  attribuire  ai  concetti  scientifici  un  significato, 
sinonimo del corrispondente gruppo di operazioni con cui esso viene introdotto, in 
coerenza con l’idea di base da lui sostenuta, che l’atteggiamento del fisico deve essere 
ispirato al puro empirismo, per cui egli non deve ammettere alcun principio a priori che 
determini o limiti le possibilità di nuove esperienze. 

Nel caso dei concetti della fisica, come per esempio quello di lunghezza, le operazioni 
di  riferimento  saranno appunto  quelle  di  misura  della  lunghezza  medesima,  che 
devono tener conto del fatto che la lunghezza di qualsiasi cosa è determinata dalle 
operazioni fisiche necessarie per misurarla, che prevedono l’utilizzo di uno strumento, 
nel  caso  specifico  un  metro.  Le  stesse  operazioni  non  sono  però  applicabili  per 
misurare la distanza di un corpo dalla luna. Inoltre, ogni misurazione, anche la più 
semplice, è sempre accompagnata da un errore sperimentale.  A distanze sempre 
maggiori, non solo l’accuratezza sperimentale diminuisce, ma la natura stessa delle 
operazioni con cui deve essere determinata la lunghezza diventa indefinita. Pertanto, 
l’analisi operativa rivela che la lunghezza non è un concetto omogeneo che si applica in 
maniera uguale a tutti gli intervalli in cui lo usiamo. Per quanto riguarda il suo uso non 
può  esistere  più  una  verità  assoluta,  ma  solo  verità  relative.  Alla  luce  di  questo 
approccio un concetto come quello di “tempo assoluto”, introdotto da Newton, va 
ritenuto privo di significato, non essendo correlabile a una serie definita di operazioni, 
che non abbia appunto carattere relativo. Questa regola è funzionale all’esigenza di 
ottenere  un’assoluta  univocità  di  significato  dei  termini  utilizzati,  evitando  gli 

46 P.W. Bridgman, The Logic of Modern Physics, Macmillan, New York 1927, tr. it. di V. Somenzi, Einaudi, 
Torino 1952.

32



inconvenienti  ai  quali  avevano dato  luogo,  a  giudizio  dell’autore,  le  teorie  fisiche 
tradizionali, sino alla relatività einsteniana e alla meccanica quantistica. Per quanto 
riguarda la prima, la tesi di Bridgman è che Einstein non abbia riportato nella sua teoria 
della relatività generale la profondità e gli insegnamenti ch'egli stesso ci aveva dato 
con la sua teoria particolare. I suoi dubbi riguardano, in particolare, le operazioni che si 
devono compiere per applicare le equazioni a una qualsiasi situazione fisica concreta, 
l’identificazione del “punto”, dato il carattere amorfo  dello “spazio vuoto” e cosa possa 
intendersi per “orologio” dal momento che la sua specificazione ha presentato molte 
difficoltà,  legate  soprattutto  al  fatto  che  per  definirlo  sembra  che  si  faccia 
implicitamente  ricorso  a  un  circolo  vizioso,  consistente  nel  dire  che  esso  è  un 
apparecchio fisico costruito in modo da funzionare così come prescrive la teoria della 
relatività. Gli eventi sarebbero inoltre trattati da Einstein “convenzionalmente”, come 
“elementi primitivi non analizzati e non analizzabili", cosa che, a giudizio di Bridgman, è 
in contrasto con quello che egli ritiene un dato di fatto, e cioè che essi, una volta assunti 
alla  stregua  di  qualcosa  che  può  essere  osservato  contemporaneamente  da  due 
sistemi di riferimento, non possono più essere considerati tali.  La conclusione che 
viene tratta è che Einstein, con la sua duplice convinzione che sia possibile liberarsi da 
qualsiasi sistema particolare di coordinate e che sia utile farlo, e col suo modo di 
trattare l'evento come qualcosa di primitivo e non analizzato, abbia introdotto nella 
teoria della relatività generale proprio quel punto di vista preinsteiniano, non critico, 
che,  come egli  stesso ci  ha dimostrato in modo così  convincente nella sua teoria 
particolare,  corrisponde  a  una  forma  di  realismo  non  dichiarato  e  di  ontologia 
mascherata, viziata da un pregiudizio da cui è necessario liberarsi.

Einstein,  rispondendo a  queste  critiche,  47 obietta   che  per  poter  considerare  un 
sistema logico come una teoria fisica, non è necessario porre la condizione che tutte le 
sue affermazioni possano essere interpretate e “verificate” a una a una da un punto di 
vista operativo, perché “de facto” questo non è mai stato ottenuto da nessuna teoria 
prima d'ora, e non si può letteralmente ottenere. Egli esprime, al contrario, la sua 
convinzione che per poter considerare adeguata dal punto di vista fisico una teoria è 
necessario  soltanto  che  essa  contenga  affermazioni  empiricamente  verificabili  in 
senso generale, e aggiunge che la “verificabilità” è una qualità che non si riferisce 
solamente all'affermazione stessa, ma anche alla coordinazione dei concetti in essa 
contenuti con l'esperienza. Dopo di che si affretta a chiudere il confronto con Bridgman 
affermando che non è necessario mettersi a discutere questo delicato problema, in 
quanto è probabile che non esista alcuna differenza sostanziale di opinione su questo 
punto.  Non  gli  sfugge  però  che  questa  sua  risposta  può  essere  considerata 

47
 A. Einstein,  Reply to Criticisms: Remarks Concerning the Essays Brought Together in this Co-operative  

Volume, in P.A. Schilpp, editor,  Albert Einstein, Philosopher-Scientist: The Library of Living Philosophers 
Tudor Publishing, Leicester, 1951, tr. it. Paolo Boringhieri, Torino 1958, pp. 610-631.

33



insoddisfacente dall’epistemologo sistematico, tanto che egli ritiene inevitabile essere 
considerato da quest’ultimo come una specie di opportunista senza scrupoli. 

Nella sua  Introduzione alla seconda edizione italiana dell’opera di Bridgman Vittorio 
Somenzi sottolinea che:

“la graduale estensione di questo tipo di analisi a campi diversi dalla fisica, come la 
matematica, la psicologia e la semantica, ha finito con l’autorizzare l’uso del termine 
“operazionismo” per l’insieme delle ricerche avviate da Bridgman, quantunque egli 
non aspirasse alla costruzione di un nuovo sistema filosofico e si limitasse a proporre 
l’adozione di un atteggiamento – o criterio – operativo nell’esame delle questioni di 
carattere epistemologico sollevate dallo sviluppo delle scienze moderne e dei rispettivi 
linguaggi.48

Il  suo  intento  dichiarato  era  quello  di  cercare  di  evitare  il  reiterarsi  delle 
ipostatizzazioni, come quelle verificatesi nella storia della scienza, di concetti quali 
materia,  movimento, forza, massa, spazio e tempo, attraverso l’affermazione della 
possibilità di far discendere dalla richiesta stessa di una definizione operativa una 
selezione decisiva tra i  vari  prodotti  linguistici  suscettibili  di  impiego scientifico,  e 
quindi di ottenere per questa via una distinzione netta tra i termini che si possono 
introdurre  o  continuare  a  usare  nelle  scienze,  e  quelli  la  cui  conservazione  o 
introduzione  costituirebbe  un  ostacolo  al  raggiungimento  degli  scopi  tecnici 
particolari  che  differenziano il  discorso  scientifico  da  quello  filosofico,  religioso  o 
d’altro genere.

Da questo  approccio  è  scaturito  un  orientamento,  che può essere  definito  come 
“fenomenotecnica”, che considera l’esperimento e l’apparato tecnico che deve essere 
messo in campo per progettarlo e realizzarlo una sort di produzione strumentale del 
fenomeno, nel senso che quest’ultimo deve essere smistato, filtrato, purificato, colato 
nello stampo degli strumenti. Si può parlare in proposito di un “realismo tecnico” che 
non mostra il reale, ma lo dimostra, lo ricostruisce sui propri schemi.

Anche Heisenberg, come si è visto, fu molto esplicito riguardo alla connessione diretta 
tra  matematizzazione,  esperimento e  tecnica  nella  scienza moderna,  connessione 
della quale analizzò di  frequente i  diversi  rapporti  reciproci:  il  riconoscimento del 
carattere fondamentale della forma matematica, a suo avviso, può essere visto come 
l’inizio decisivo della scienza matematica della natura e perciò essere considerato 
come responsabile delle successive applicazioni tecniche che hanno modificato l’intera 
immagine del mondo”. Ciò è dovuto, essenzialmente, alla riduzione, di cui si è parlato, 
dell’ideale classico di una conoscenza matematica oggettiva e del reale, a favore di una 
conoscenza fondata sugli esperimenti, che si limita alla concordanza con i particolari 

48 V. Somenzi, Introduzione  Sull’operazionismo di Bridgman in P. W. Bridgman, La logica della fisica 
moderna, Boringhieri, II edizione, Torino 1965, pag. 7.

34



dedotti dall’esperienza. Il concetto di legge naturale perde, così, in universalità: la sua 
importanza non consiste più nella sua generalità, ma nelle sue conseguenze rispetto al 
particolare. La legge diventa una direttiva per le applicazioni tecniche. La caratteristica 
più  importante  della  legge  di  natura  consiste  adesso  nel  rendere  possibile  una 
previsione sul risultato di un dato esperimento. L’esperimento, questa chiave di volta 
che rende possibile  la  tecnicizzazione,  è  al  un tempo esso stesso tecnica,  tecnica 
sperimentale,  tecnica  perfezionata  dell’osservazione e  pratica  che necessita  di  un 
apparato strumentale tecnicamente sempre più evoluto.

È proprio contro questa concezione della scienza che si batteva Einstein, legato a un 
ideale di una conoscenza oggettiva i cui simboli «devono» corrispondere a qualcosa. 
Esemplare è la definizione da cui prende avvio il paradosso EPR: “Se, senza turbare in 
alcun modo un sistema, si può prevedere con certezza il valore di una quantità fisica, 
allora esiste un elemento della realtà fisica che corrisponde a questa quantità fisica”. 

Proprio questa incrollabile convinzione di Einstein fu al centro del suo dibattito con 
Max Born protrattosi per quasi quarant’anni nello scambio epistolare dal 1916 al 1955 
raccolto in un apposito volume.49 Il nocciolo del confronto sta dunque nel concetto di 
realtà fisica separabile. Secondo Einstein il mondo di cui parla la scienza va concepito 
come un complesso di entità localizzabili nello spazio-tempo dotate di proprietà che 
costituiscono la loro realtà fisica (ontologia delle proprietà).  Queste entità possono 
interagire localmente in senso relativistico, vale a dire attraverso interazioni che non si 
propaghino con velocità superiore a quella della luce. Max Born, che era invece un 
convinto sostenitore delle posizioni della Scuola di Copenhagen, condivideva le idee di 
Niels  Bohr il  quale,  pur considerandosi  anch’egli  un fisico realista,  e  rivendicando 
puntigliosamente questa sua convinzione, riteneva non più ammissibile l’idea di una 
realtà  fisica  indipendente  (separata)  dallo  strumento  di  misurazione.   Questa 
confutazione  non  soddisfece  minimamente  Einstein,  che  dichiarò  di  non  riuscire 
neppure a capirla, come risulta da diverse lettere contenute in questo epistolario. 
L’impossibilità, da parte dei due interlocutori, non solo di trovare uno sfondo condiviso 
e un punto di accordo, ma addirittura di comprendersi reciprocamente, è testimoniata 
in  modo  tangibile  dalla  loro  decisione  di  rivolgersi  a  un  terzo  fisico  autorevole, 
Wofgang Puli, al quale venne affidato di comune accordo il compito di spiegare ad 
Einstein le argomentazioni di Born e viceversa, cosa che egli fece in maniera assai 
brillante con due lettere da Princeton datate 3. 3. 54 e 31. 3. 54, senza peraltro riuscire a 
far  sì  che  i  suoi  due  destinatari  riuscissero  a  superare  i  loro  fraintendimenti, 
nonostante un’onesta ammissione di Born nel suo successivo commento: “Le lettere di 
Pauli dimostrano chiaramente che il mio abbozzo di risposta al saggio di Einstein era 
del tutto inadeguato, non avevo afferrato ciò che più gli stava a cuore. Se ora ripenso, 
dodici anni dopo, a come ciò sia potuto accadere, riesco a trovare una sola spiegazione. 

49 Albert Einstein -  Hedwig e Max Born,  Briefwechsel 1916-1955, Nymphenburger Verlagshandlung 
GmbH., Munchen 1969, tr. it. Scienza e vita, Presentazione di B. Russell. Introduzione di W. Heisenberg. 
Commento di M. Born, Einaudi, Torino 1973.

35



Essendo stato a suo tempo un convinto seguace e divulgatore del giovane Einstein, 
pronto a giurare sulle sue teorie, non potevo immaginare che da vecchio egli pensasse 
diversamente”.50

A farsi carico delle perplessità di Einstein e dei suoi colleghi fu, invece, David Bohm, al 
quale  si  deve  l’elaborazione  di  una  teoria  delle  variabili  nascoste  basata  sulla 
condivisione  che  la  meccanica  quantistica,  nella  formulazione  datane  da  Bohr, 
Heisenberg e Born, non fosse una teoria completa. Questa interpretazione alternativa 
assumeva  e  sviluppava  il  concetto  dell’onda  pilota  di  De  Broglie e  si  basava  sul 
presupposto, mutuato dalla concezione della realtà fisica di Einstein, che l’equazione di 
Schrödinger  non  descriva  probabilità,  ma  traiettorie  di  particelle  vere  e  proprie 
guidate, appunto, da un’onda pilota. L’immagine figurativa per rappresentare questa 
situazione  può  essere  quella  di  una  particella  in  qualche  modo  pilotata  nel  suo 
movimento da un mare mosso con onde che ne determinano la traiettoria. Essa è stata 
oggetto, negli anni Ottanta e Novanta, di studi che hanno permesso di dimostrare, nel 
1996, la sua completa equivalenza con la meccanica quantistica, almeno nel caso non 
relativistico.

Il fatto è però che anche la meccanica di Bohm è esplicitamente e pesantemente non 
locale, proprio per la presenza insopprimibile delle proprietà di  entanglement, e da 
questo punto di vista non poteva certamente soddisfare le aspettative e le esigenze 
teoriche di Einstein. 

5. Il principio di corrispondenza di Bohr

Come abbiamo detto, nella controversia con Einstein sia Niels Bohr, sia Max Born, pur 
respingendo la definizione di “realtà fisica” fornita da Einstein, a loro avviso ricalcata su 
idee che non tenevano adeguatamente conto degli sviluppi della MQ, si definivano, a 
loro modo, “realisti”. Il loro realismo si basava però su una relazione tra il linguaggio 
della fisica e i fenomeni a cui la teoria scientifica si riferisce e di cui parla radicalmente 
diversa da quella ai quali gli scienziati aderivano abitualmente prima della rivoluzione 
quantistica,  e  che costituiva la  base della  loro “filosofia spontanea”.  A  mettere in 
evidenza  questa  discontinuità  fu  in  particolare  Bohr  con  la  formulazione  del  suo 
«principio  di  complementarità»,  da  lui  enunciato  nel  corso  del  congresso 
internazionale  di  fisica,  tenutosi  a  Como nel  settembre  del  1927  per  celebrare  il 
centesimo anniversario della morte di Alessandro Volta. “Da una parte”, osservava 
Bohr nella sua relazione su “The Quantum Postulate and the Development of Modern 
Physics”, la definizione dello stato di un sistema fisico, come viene inteso di solito,  
richiede l’eliminazione di ogni perturbazione esterna. Ma in questo caso, secondo il 
postulato dei quanti, ogni osservazione sarebbe impossibile e, soprattutto, i concetti di 
spazio e di tempo perderebbero il loro senso immediato. D’altra parte, se allo scopo di 

50 Ivi, p. 263.

36



rendere  possibile  l’osservazione  noi  ammettiamo  certe  interazioni  con  opportuni 
dispositivi di misurazione, non appartenenti al sistema, una definizione univoca dello 
stato del sistema diventa naturalmente impossibile e non si potrà parlare di causalità 
nel senso ordinario della parola”51. 
A partire da queste considerazioni Bohr giunge così alla seguente formulazione del 
principio di complementarità: “La natura stessa della teoria quantistica ci costringe così 
a  considerare  la  coordinazione  spazio-temporale  e  l’esigenza  della  connessione 
causale, la cui unione caratterizza le teorie classiche, come aspetti complementari ma 
reciprocamente escludentisi della descrizione, i quali simbolizzano l’idealizzazione dei 
concetti di osservazione e di definizione rispettivamente”52.
Nell’articolo “Linguaggio e realtà nella fisica moderna” Heisenberg sostiene che per gli 
scienziati, come Einstein e tanti altri, che non accettano la riduzione della teoria fisica al 
suo formalismo matematico, né intendono aderire all’approccio dell’operazionismo d a 
quella che abbiamo definito la “fenomenotecnica” l’unica strada possibile è imboccare 
la via indicata da Bohr con il principio di complementarità, rinunciando alla legge del 
“tertium non datur” e modificando la logica basata sul principio di non contraddizione 
aristotelico. 
Va  a  questo  proposito  ricordato   che  l’idea  che  questo  principio  costituisse  il 
fondamento della logica, il suo indiscutibile e imprescindibile punto di partenza, era 
stata in qualche modo indebolita dagli sviluppi dell’analisi matematica della logica.
Nel 1847, infatti, il matematico inglese George Boole pubblicò un opuscolo intitolato 
proprio  The Mathematical  Analysis  of Logic  che contiene la prima descrizione della 
logica  come  sistema  algebrico  astratto.  Sette  anni  più  tardi  Boole  estese  il  suo 
approccio  simbolico  alla  teoria  della  probabilità  nella  sua  opera  maggiore, An 
Investigation  of  the  Laws  of  Thought  (Indagine  sulle  leggi  del  pensiero).  La  visione 
algebrica che Boole ha della logica è radicata nella nuova concezione, fortemente 
sintattica, della matematica e specie dell’algebra, che si sviluppa nella scuola algebrica 
di Cambridge. Uno dei principali rinnovatori della matematica inglese, George Peacock 
elabora  negli  anni  Trenta  la  distinzione  tra  “algebra  aritmetica”,  le  cui  operazioni 
riguardano numeri reali positivi, e “algebra simbolica” che studia le proprietà formali 
delle operazioni algebriche indipendentemente dagli oggetti alle quali si applicano. La 
matematica  è  concepita  più  come  una  “scienza  delle  forme”  che  della  quantità, 
emancipandosi  dal  compito  di  esprimere  grandezze  o  rapporti  fra  grandezze. 
Piuttosto, la validità di un calcolo algebrico dipende dall’applicazione coerente delle 
leggi che governano l’uso dei suoi simboli: qualsiasi interpretazione che preservi la 
verità delle relazioni tra di essi è ugualmente ammissibile. Per esempio, la legge della 
commutatività x + y = y + x può  essere  interpretata  sia  in  termini  aritmetici  (x e y  
denotano numeri e il simbolo “+” l’addizione), sia in termini insiemistici (x e y denotano 

51 N. Bohr, Atomic Physics and Human Knowledge, Wiley, New York, 1958, pp. 83-93. Tr. it. Il postulato dei  
quanti e il recente sviluppo della teoria atomica, in Id., Teoria dell’atomo e conoscenza umana, Boringhieri, 
Torino, 1961, p. 325.
52 Ibidem.

37



classi e il simbolo “+” l’unione disgiunta), sia in termini proposizionali (x e y denotano 
proposizioni e il simbolo “+” denota la disgiunzione esclusiva).
Se l’essenza della matematica non sta nel suo contenuto, ma nella sua forma, allora la 
nuova logica di  Boole,  strutturata matematicamente,  elegge giocoforza a oggetto 
d’indagine la forma del pensiero piuttosto che il suo contenuto. È insomma possibile 
un’analisi matematica dei processi deduttivi riconducibili a trasformazioni algebriche 
eseguite in base a regole formali: le leggi logiche hanno una forma algebrica e i simboli 
su cui opera l’algebra sono rappresentabili come certe operazioni della mente, al riparo 
da ogni ipotesi e conclusione metafisica sulla sua natura. Questa visione si salda con 
una  profonda  analogia:  il  progetto  di  matematizzazione  della  logica  permette  di 
conoscere  le  leggi  del  pensiero  così  come la  matematizzazione  della  fisica  aveva 
consentito di conoscere le leggi della natura.
Alla base della logica, in particolare, c’è la capacità nella nostra mente di concepire una 
classe e di designare gli individui che le appartengono separandoli dal resto. L’atto 
mentale fondamentale è perciò l’atto di elezione mediante il quale costruiamo le classi. 
Nell’algebra della logica di Boole, i simboli X, Y, Z, ecc. denotano i membri generici di 
ciascuna classe; i simboli x, y, z – chiamati elettivi – operano su classi (per esempio, x, 
indica la scelta della classe degli X); 1 indica sia l’universo del discorso (comprendente 
ogni  classe  concepibile  di  oggetti,  esistenti  o  no),  sia  il vero;  0  indica  sia  la 
classe vuota (il  nulla),  sia  il falso;  il  simbolo  d’identità  “=”  sta  per  la  copula  “è”.  Le 
operazioni sono le seguenti:

x + y denota la classe degli elementi che appartengono alla classe x o alla 
classe y, ma non a entrambe;
x • y denota la classe degli elementi che appartengono sia alla classe x che 
alla classe y;
x k y denota la classe degli elementi X che non sono anche Y;
1 ̶ x denota gli elementi dell’universo che non sono X.

La continuità tra l’algebra del pensiero e l’algebra ordinaria è garantita dal fatto che 
tutte  le  leggi  dell’algebra  continuano a  valere  (commutatività  dell’addizione  e  del 
prodotto,  distributività  del  prodotto  rispetto  all’addizione  e  alla  sottrazione).  Per 
esempio, se x, y, z indicano rispettivamente la classe degli uomini, delle donne e degli 
europei, l’equazione:

z (x + y) = zx + zy

esprime il fatto che la classe degli uomini e donne europei coincide con la classe degli 
uomini europei insieme alla classe delle donne europee. Specifica invece della logica è 
la legge dell’idempotenza del prodotto: x2 = x. Da questa legge si ottiene l’equazione di 
secondo grado:

x (1 ̶   x) = 0, ovvero il principio di non contraddizione.

38



Per esempio, se x è la classe dei cavalli e (1 ̶   x) la classe dei non-cavalli, questo principio 
ci dice che la classe a cui appartengono i cavalli e i non cavalli è vuota. In questo modo, 
il principio di non contraddizione non risulta primitivo, come nella logica aristotelica, ma 
si può derivare da leggi matematiche. La conclusione che Boole trae in Laws of Thought  
è  molto  netta  e  precisa  in  proposito:  quello  che  è  stato  comunemente  ritenuto 
l’assioma fondamentale della metafisica non è altro che la conseguenza di una legge 
del pensiero, matematica quanto alla sua forma.
Non bisogna allora considerare inammissibile e oggetto di scandalo il fatto che un 
radicale  cambiamento  del  formalismo  matematico  possa  comportare  anche  una 
diversa valutazione dell’importanza del principio di non contraddizione.
Heisenberg, nel suo articolo, si appoggia a Carl Friedrich von Weizsäcker proprio per 
sostenere una posizione di questo genere. Secondo il fisico e astrofisico austriaco, 
componente del team di scienziati che sotto la guida dello stesso Heisenberg aveva 
fatto ricerche nucleari nella Germania nazista durante la seconda guerra mondiale, la 
MQ ci impone di tener conto dell’articolazione del linguaggio della fisica, distinguendo 
i suoi diversi livelli:

 Il primo si riferisce agli oggetti di cui esso parla, ad esempio gli atomi o gli 
elettroni;

 Il secondo si riferisce ad affermazioni su questi oggetti;
 Il terzo può affermazioni su affermazioni su oggetti, eccetera.

Risulta così possibile avere differenti modelli logici ai differenti livelli:  e, da questo 
punto di vista, non c’è alcun motivo per considerare la logica classica, basata appunto 
sul principio di non contraddizione, come prioritaria rispetto alla logica quantica, così 
come non lo è la fisica classica rispetto alla MQ. A suo giudizio costituisce un errore 
imperdonabile  attribuire un grado maggiore di importanza e un valore fondamentale 
a quella che è una semplice antecedenza cronologica.
La modificazione della logica classica deve riguardare proprio il ruolo del principio di 
non  contraddizione  e  il  livello  concernente  gli  oggetti.  L’esempio  che  Heisenberg 
propone è il seguente: “Consideriamo un atomo che si muova in una scatola chiusa 
divisa da una parete in due parti uguali. La parete è fornita di un buco piccolissimo 
attraverso cui  l’atomo può passare.  L’atomo può trovarsi  allora,  secondo la  logica 
classica, o nella metà sinistra della scatola o nella destra. Non c’è una terza possibilità, 
«tertium  non  datur»,  appunto.  Nella  teoria  dei  quanta  tuttavia  noi  dobbiamo 
ammettere  – ammesso che ci si serva dei termini «atomo» o «scatola» – che ci sono 
altre possibilità che sono stranamente mescolate delle due prime possibilità. Ciò è 
necessario per spiegare i risultati dei nostri esperimenti”,53

Possiamo  dare  spiegazioni  diverse  di  questa  “anomalia”.  Non  possiamo  però 
rimuoverla e omettere di prenderla in considerazione, perché ce lo impediscono i 

53 W. Heisenberg, “Linguaggio e realtà nella fisica moderna”, cit., pp. 212-213.

39



risultati degli esperimenti, vala a dire, lo ricordiamo, ciò che per Heisenberg costituisce 
l’autentica e unica “realtà fisica” di cui parla la MQ. Infatti, misurando l’intensità della 
luce che è stata diffusa dall’atomo. “se l’atomo fosse sempre o nella metà sinistra o 
nella metà destra della scatola, la distribuzione dell’intensità finale dovrebbe essere 
una mescolanza (a seconda delle frazioni di tempo passato dall’atomo in ciascuna delle 
due parti) delle due prime distribuzioni dell’intensità. Ma questo non è generalmente 
vero  sperimentalmente.  La  distribuzione  reale  dell’intensità  è  modificata  dalla 
«interferenza delle probabilità» di cui si è discusso in precedenza”.54

Per  affrontare  adeguatamente  questa  situazione  del  tutto  inedita,  secondo  von 
Weizsäcker, bisogna riformulare la teoria della verità, introducendo in essa il concetto 
di  «grado di  verità»,  aggiungendo ai  tradizionali  valori  1,  affermazione vera,  e  0, 
affermazione  falsa,  altri  valori.  Ed  è  qui  che  entra  in  gioco  il  principio  di 
complementarità di Bohr: 

“Ogni affermazione che non è identica all’una o all’altra delle affermazioni alternative – 
nel nostro caso all’affermazione «l’atomo è nella metà sinistra» o «l’atomo è nella metà 
destra» della scatola  – è chiamata complementare a queste affermazioni. Per ogni 
affermazione complementare la questione se l’atomo è a sinistra» o a destra non viene 
decisa.  Ma il  termine «non decisa»  non equivale  in  alcun modo al  termine  «non 
conosciuta». «Non conosciuta» significherebbe che l’atomo è «realmente» a destra o a 
sinistra,  solo che noi non sappiamo dov’è.  Ma «non decisa» indica una situazione 
differente, esprimibile soltanto con una affermazione complementare”.55

Dal punto di vista dell’ontologia, dello studio dell’essere, cioè della realtà così com’è, 
tradizionalmente considerata il  fondamento di  ogni  sistema “oggettivistico”,  come 
stanno le cose? La risposta conclusiva di Heisenberg è la seguente:

“Se la coppia di numeri complessi rappresenta una «affermazione” nel senso appunto 
descritto,  dovrebbe  esistere  uno  «stato»  o  una  «situazione»  in  natura  per  cui 
l’affermazione fosse vera-. Useremo la parola «stato» secondo questo rapporto. Gli 
«stati»  corrispondenti  alle  affermazioni  complementari  sono  allora  chiamati  stati 
coesistenti» da von Weizsäcker. Questo termine «coesistente» esprime esattamente la 
situazione,  sarebbe  infatti  difficile  chiamarli  «stati  differenti»,  giacché  ogni  stato 
contiene in certa misura anche altri «stati coesistenti». Questo concetto di «stato» 
formerebbe  allora  una  prima  definizione  concernente  l’ontologia  della  teoria  dei 
quanta. Si  vede subito che quest’uso della parola «stato», specialmente il  termine 
«stato coesistente», è così diverso da quello dell’usuale ontologia materialistica che si 
può dubitare che si faccia qui uso d’una terminologia conveniente. D’altra parte, se si 

54 Ivi, p. 213.
55 Ivi, p. 214.

40



considera la parola «stato» come esprimente una potenzialità piuttosto che una realtà 
– si può anche semplicemente sostituire il termine «stato» col termine «potenzialità» – 
allora  il  concetto  di  «potenzialità  coesistenti»  è  del  tutto  plausibile,  giacché  una 
potenzialità può implicare altre potenzialità o sovrapporsi a esse”.56

La posizione di Heisenberg rispetto alle questioni sollevate dalla MQ quantistica è a 
questo punto chiara e ben definita: se si vuole sfuggire alla presa a tenaglia della 
riduzione di una teoria fisica, quale la meccanica quantistica, che usualmente “denota”, 
cioè si riferisce a qualcosa di esterno al linguaggio e di cui parla, al suo formalismo 
matematico e alla riduzione della realtà fisica al realismo tecnico dell’operazionismo 
l’unica opzione realmente disponibile  è rinunciare a due capisaldi  dell’ontologia e 
dell’epistemologia tradizionalmente intese:

 L’abbattimento della linea di demarcazione tra «senso della realtà» e «senso 
della possibilità», con l’assunzione che una teoria fisica possa legittimamente 
parlare della seconda alternativa, anziché della prima;

 La rinuncia al principio di non contraddizione, ammettendo la coesistenza di poli 
opposti mantenuti costantemente in uno stato di tensione reciproca.

6. Le vicissitudini del concetto di «verità»

Il problema della verità, per molto tempo considerato il fattore discriminante tra il 
discorso scientifico e altri stili di pensiero, presenta allo stato attuale una complessità 
tale da indurre approcci e orientamenti pur assai differenti tra loro a un significativo 
ridimensionamento del suo significato e della sua importanza. Questo orientamento è 
determinato dalla crescenti difficoltà che si sono frapposte a ogni tentativo non solo di 
fornirne una definizione condivisa, ma anche e soprattutto di indicare criteri operativi 
efficaci di discriminazione tra ciò che può essere considerato «vero» e ciò che invece 
non lo è.
Se dovessimo fornire una prima indicazione approssimativa in grado di avvicinarci a un 
corretto inquadramento del problema in questione potremmo cominciare con il dire 
che la «verità» è il tratto distintivo di quelle proposizioni che concordano con la realtà, 
specificando che cos'è che di fatto avviene. Questo approccio consente di tracciare una 
linea di demarcazione significativa tra il  problema scientifico  e quello  filosofico  della 
verità.  Mentre il fine di una scienza è infatti quello di scoprire quali proposizioni siano 
vere nel suo campo, cioè quali possiedano la proprietà della verità, la filosofia si pone 
l’obiettivo di individuare la natura della verità in quanto tale. Perciò il quesito filosofico 
non  è  "Cosa  è  vero?",  ma  piuttosto  "Cosa  è  la  verità?",  "Cosa  diciamo  di  una 
proposizione quando diciamo che è vera?".  L'importanza di  un quesito così  posto 
deriva dalla varietà e dalla profondità dei principi in cui si impiega il concetto di verità. 

56 Ivi, pp. 215-216.

41



Siamo tentati di pensare, p. esempio, che la verità è il fine proprio e il risultato naturale 
della ricerca scientifica, che le credenze vere sono utili, che il significato di un enunciato 
è dato dalle condizioni che lo renderebbero vero, e che il ragionamento valido conserva 
la verità. Perciò, nella misura in cui desideriamo non solo comprendere, ma affermare 
e affinare queste tesi epistemologiche, etiche, semantiche e logiche, abbiamo bisogno 
di una spiegazione della natura della verità. 
È  proprio  di  fronte  all’esigenza  di  dare  fornire  questo  tipo  di  spiegazione  che  si 
manifesta la natura elusiva della questione da affrontare. 
La  credenza,  ad  esempio,  che  la  neve  sia  bianca  deve  la  sua  verità  a  una  certa 
caratteristica  del  mondo esterno:  il  fatto  che la  neve è  bianca.  Analogamente,  la 
credenza  che  i  gatti  miagolino  è  vera  perché  i  gatti  miagolano.  Queste  semplici 
osservazioni conducono a quella che è forse la concezione della verità più naturale e 
più ampiamente accettata, la  teoria della corrispondenza, secondo cui una credenza 
(asserzione,  enunciato,  proposizione,  ecc.)  è  vera  purché  esista  un  fatto  a  essa 
corrispondente.  Questa  tesi  è  stata  proposta  in  modo  compiuto  e  coerente  da 
Aristotele, il quale nella Metafisica (IV (Γ), 7, 1011 b.) la espresse con le parole seguenti: 
«dire [...] che ciò che è non è e ciò che è non è, è falso, mentre dire che ciò che è è e ciò 
che non è non è, è vero; e così anche colui che dice che una cosa è o che una cosa non è 
dirà [a seconda dei casi] vero o falso».
Questa tesi aristotelica è in sé ineccepibile ed è stata più volte ripresa e riproposta nel 
corso  dei  secoli  da  diversi  autori.  Basta  pensare  all’adaequatio  intellectus  et  rei di 
Tommaso d’Aquino, che ne costituisce  una esplicita riformulazione.  Tuttavia, se deve 
darci una teoria completa della verità - ed essere qualcosa di più che solo un modo 
fornirci una sorta di rassegna, pur degna di nota, di tutti gli esempi di "la credenza che 
p è vera se e solo se  p" - deve essere integrata con la spiegazione di cosa sono i fatti e 
cos'è per una credenza corrispondere a un fatto; e sono appunto  questi problemi sui 
quali la teoria corrispondentista si è incagliata.
Per questo parallelamente a quest’ultima prospettiva se ne è sviluppata un’altra, la 
quale identifica la verità con la verificabilità. Alcuni fanno risalire l’origine di questa 
alternativa a Platone, per il  fatto che egli  ipotizzò uno stretto legame tra verità e 
coerenza. Va tuttavia osservato che per il maestro di Aristotele «coerenza» significa 
non  soltanto  assenza  puramente  logico-formale  di  contraddizioni,  ma  anche  e 
soprattutto unità e armonia logico-materiale che cresce a partire dalle cose e dai 
rapporti intellegibili tra esse. Non a caso egli, in uno dei suoi più noti dialoghi (Cratilo, 
385 b.) a un certo punto afferma che il discorso vero è “quello che dice gli enti come 
sono”, e che il discorso falso è “quello che dice gli enti come non sono”;  analogamente, 
in un altro dialogo (Sofista,  263 b) possiamo ritrovare una formulazione pressoché 
coincidente: il discorso vero “dice le cose come sono”, quello falso “cose diverse da 
quelle che sono”. Come si evince da queste due citazioni, già con Platone era dunque 
matura l’idea secondo cui la verità riguarda il rapporto tra il linguaggio (o il pensiero) e 
la realtà, tra ciò che si dice o si pensa e ciò che esiste; ed era già abbastanza chiaro – 
sebbene ancora da spiegare in modo soddisfacente – che tale rapporto doveva essere 
espresso in termini di “corrispondenza”, e cioè una congruenza delle parti di una teoria 

42



che può essere effettivamente raggiunta solo quando questa congruenza può essere 
posta in relazione con l’ordine e la struttura che caratterizzano la realtà alla quale ci si 
sta riferendo. 
L’identificazione delle verità con la coerenza logica e la verificabilità può assumere varie 
forme. Una prima versione implica l'ulteriore assunzione che la verifica è olistica, vale a 
dire che una credenza è verificata quando fa parte di un intero sistema di credenze 
“armonioso”.  Questa  è  la  cosiddetta   teoria  coerentista della  verità,  sviluppata  da 
Bradley e Brand Blanchard. Un'altra versione, dovuta a Dummett e Putnam, comporta 
l'assunzione che esista, per ogni proposizione, qualche procedura specifica per trovare 
se dovremmo crederla o no. Secondo questa tesi, dire che una proposizione è vera 
significa  asserire  che  essa  sarebbe  verificata  dalla  procedura  appropriata.  In 
matematica ciò equivale all'identificazione della verità con la dimostrabilità — è quella 
che viene detta, a volte,  verità intuizionistica. Queste teorie mirano a scartare nozioni 
oscuramente metafisiche e a spiegare la stretta relazione tra conoscibilità e verità.
È  chiaro  però  che  esse  esagerano  la  forza  di  questo  legame:  infatti  possiamo 
facilmente  immaginare  un  enunciato  vero  ma  che  trascende  il  nostro  potere  di 
dimostrarlo tale.
Una terza importante concezione della verità è la  teoria pragmatica di William James. 
Come abbiamo appena visto, il verificazionista sceglie una proprietà prominente della 
verità e l'identifica con la sua stessa essenza. Analogamente, il pragmatista mette in 
primo piano un'altra caratteristica importante  — che la credenza vera è una buona 
base per l'azione — e la assume come la natura stessa della verità. Sono considerate, 
per definizione, assunzioni vere quelle che provocano azioni con risultati desiderabili. 
Di nuovo, abbiamo una tesi che fa ricorso a una singola — e attraente — caratteristica 
esplicativa. Ma, ancora una volta, l'obiezione di fondo è che la relazione postulata fra la 
verità e il suo presunto analysans — in questo caso l'utilità - è troppo stretta per essere 
plausibile. E' indubbio che le credenze vere tendano a favorire il successo. Il requisito 
però, pur necessario, non può essere legittimamente considerato sufficiente, come 
mostra il fatto che spesso azioni basate su credenze vere portano al disastro, mentre 
false credenze possono, per puro caso, produrre  risultati estremamente positivi.
Uno dei pochi fatti pressoché indiscussi riguardo alla verità è che la proposizione  «la 
neve è  bianca» è  vera  se  e  solo  se  la  neve è  bianca,  la  proposizione «mentire  è 
immorale» è vera se e solo se mentire è immorale, e così via. Le teorie tradizionali della 
verità riconoscono questo fatto ma lo considerano insufficiente e, proprio per questo, 
lo «supportano»  con qualche altro principio della forma «X è vero se e solo se  X 
possiede la proprietà P» (p. es., corrispondenza alla realtà, verificabilità, adeguatezza 
come base per l'azione),  che si  suppone specifichi cosa è la verità.  Se si  rifiuta la 
necessità di una simile specificazione ulteriore, si produce una collezione di alternative 
radicali alle teorie tradizionali. Ad esempio, potremmo supporre (con Ramsey, Ayer e 
Strawson)  che  la  teoria  fondamentale  della  verità  non  contenga  nient'altro  che 
equivalenze della forma «La proposizione che  p è vera se e solo se p (escludendo casi 
come  l'enunciato  «Questa  proposizione  non  è  vera»,  che  generano  una 
contraddizione).

43



È utile far riferimento, sulla scia dell’approccio di W. V. Quine, anche alla cosiddetta 
teoria deflazionistica,  in quanto da esso scaturisce una spiegazione peculiare della 
raison d'être del nostro concetto di verità, che consiste nell’asserire che la sua funzione 
non è quella di descrivere proposizioni, come si potrebbe inferire ingenuamente dalla 
sua forma sintattica, ma semmai quella di metterci in grado di costruire un certo tipo di 
generalizzazione. Ad esempio, la proposizione «Quel che ha detto Einstein è vero» è 
intuitivamente equivalente alla congiunzione infinita «Se Einstein ha detto che nulla va 
più veloce della luce, allora nulla va più veloce della luce; e se Einstein ha sostenuto che 
non si dovrebbero costruire armi nucleari, allora non si dovrebbero costruire armi 
nucleari; ... e così via». Ma senza un predicato di verità noi non possiamo catturare 
questo  enunciato.  Il  deflazionista  sostiene,  inoltre,  che  tutti  gli  usi  legittimi  del 
predicato di verità - inclusi quelli della scienza, della logica, della semantica e della 
metafisica - sono semplicemente esibizioni di questa funzione generalizzante, e che lo 
schema di equivalenza è soltanto ciò di cui c'è bisogno per spiegare tale funzione.
Nel campo deflazionista ci sono varie proposte in competizione reciproca. Secondo la 
cosiddetta teoria della ridondanza di Frege, i casi corrispondenti di « È vero che p» e «p» 
hanno esattamente lo stesso significato, mentre la teoria minimalista assume solo che 
queste proposizioni siano necessariamente equivalenti. Altri deflazionisti non credono 
nell'esistenza  delle  proposizioni,  per  cui  ritengono  gli  enunciati  i  portatori 
fondamentali della verità; e infatti la teoria del devirgolettamento suppone che la verità 
sia catturata dal principio di devirgolettamento «p» è vero se e solo se p. Tarski non 
considera il principio di devirgolettamento, noto anche come schema di Tarski o schema 
T, una teoria in sé adeguata, ma solo una specificazione di cosa dovrebbe comportare 
ogni definizione adeguata. Il suo sistema mostra come dare una definizione esplicita 
della verità per tutti gli enunciati di certi linguaggi formali a partire dai referenti dei loro 
nomi e predicati primitivi. Si tratta della cosiddetta teoria semantica della verità.
Per cercare di capire in che cosa consista la novità di questa impostazione e cogliere la 
sua  specificità  rispetto  a  quanto  era  stato  anticamente  affermato  da  Platone  e 
Aristotele è necessario tener conto del fatto che Tarski propone di valutare la verità 
degli enunciati facendo ricorso ad un linguaggio esterno (metalinguaggio) a quello in 
cui  sono  espressi  gli  enunciati  in  oggetto  (linguaggio  oggetto).  Questa  «mossa» 
consente di  venire  a  capo con successo di  un celebre  insolubile della  storia  della 
filosofia: il paradosso del mentitore, la cui formulazione si deve a Eubolide, il quale, nel 
IV secolo a. C., fu famoso in tutta l’antichità per i suoi «argomenti dialettici», nei quali 
faceva  grande uso  di  una  tecnica  confutatoria  diretta  a  mostrare  le  lacune  degli 
dottrine trionfanti di Platone e Aristotele, e specialmente contro i loro presupposti che 
il linguaggio fosse sempre in grado di tradurre in enunciati scientifici la realtà  e che di 
una proposizione ben formulata fosse sempre possibile stabilire se essa fosse vera o, al 
contrario, fosse falsa. A quest’ultimo presupposto, in particolare, Eubolide oppose la 
seguente  antinomia:  «Un  uomo  dice:  "Io  sto  mentendo”.  Mente  o  dice  il  vero?»
(Eubulide, 330 a.C.). Questa proposizione, palesemente, è vera se e solo se è falsa e falsa 
se e solo se è vera. Questo paradosso fu ripreso e riformulato in varie forme: valga per 

44



tutti l’esempio di Cicerone che ne fornì la seguente versione: «Se tu dici di mentire e dici  
che questo è vero, menti o dici il vero?» (Cicerone, Academica priora, II, 20).
Nell’approccio di Tarski al problema della verità questo tipo di antinomia  viene risolta 
in  quanto  si  evita,  con  l'utilizzo  di  un  linguaggio  superiore,  il  meccanismo 
dell'autoriferimento causa del  sorgere della  difficoltà.  Dislocare la  proposizione in 
questione su due livelli, quello del linguaggio oggetto e quello del metalinguaggio, 
permette infatti di trasformarla in un’enunciazione del tutto innocua, depurata cioè 
della difficoltà precedente, e precisamente: “Io dico di me stesso che sto mentendo». Il 
germe della contraddizione esemplificata nella «antinomia del mentitore» viene così 
identificato nel fatto che il linguaggio ordinario è «semanticamente chiuso», con la 
conseguenza  di  dover  contenere  anche  i  nomi  delle  espressioni  e  i  termini 
semantici riguardanti le espressioni del linguaggio stesso.

La  riformulazione  tarskiana  della  verità modifica  pertanto  la  concezione 
adeguazionista nella forma secondo la quale «l'enunciato (detto) /p/ è vero sse  p». 
Questo vuol dire che è possibile attribuire valori di verità soltanto se l'enunciare si 
svolge in una maniera che lo consenta. Così l'enunciato p sarà vero se, e solo se, si dà 
(nella realtà esterna) p, ossia se la realtà è come dice p. Resta, comunque, che la verità 
costituisce una relazione tra un rappresentante e un rappresentato o tra verificante e 
verificato che in tanto «adeguano» in quanto appartengono a piani diversi tra i quali 
non c'è interferenza né possibilità d'esser compresi in un unico livello. Il problema che 
va a questo punto affrontato e risolto è quello di stabilire come debbano esser fatti i 
due piani affinché la relazione di verità abbia senso e significato. Nelle teorie tarskiane 
e post tarskiane il linguaggio è definito come contenente non un semplice insieme ma 
una successione ordinata di nomi (termini denotanti cose). In questo modo, le cose si 
adeguano all'intelletto in quanto vengono disposte in ordine (in serie) mediante nomi 
che le denotano e per poterne parlare è necessario che siano disposte in serie. L'essere 
delle cose, in altri termini, non consiste solo nel loro essere percepite, ma anche nel 
«modo in cui le cose sono percepite. Così, la proposta, o la concezione, tarskiana della 
verità assume, appunto, il suo aspetto caratteristico in forza del quale un enunciato 
vero è quello che dice che lo stato di cose è questo-e-questo e lo stato di cose è proprio 
questo-e-questo», ad esempio l'enunciato p è vero se, e soltanto se, p; l'enunciato "la 
neve è bianca" è vero «sse la neve è bianca».
Dalle cose dette risulta evidente che il problema della verità in Tarski rimanda alla 
definizione aristotelica del «vero» e, in modo ancora più preciso, a quella della verità 
come adeguazione già stabilita da Tommaso, per il quale, come si è visto, la verità viene 
definita quale conformità [adaequatio] dell'intelletto e della cosa [intellectus et rei]. La 
problematicità di posizioni come questa, dal punto di vista logico ed epistemologico, 
va fatta risalire alla circostanza che esse si basano sulla definizione ma lasciano nel 
definiendum un senso residuo che non si trova nel  definiens.  Infatti,  l'intelligibile è 
nell'intelletto,  la  cosa-stessa  è  nella  realtà  ma  il  fatto  della  loro  adeguazione  non  
appartiene né all'uno né all'altra. 

45



6.1. Il tentativo di ridurre la verità alla «dimostrabilità»
 
La criticità di tale questione e la difficoltà di venirne a capo sono tra le ragioni  che 
hanno spinto, soprattutto nella seconda metà dell’Ottocento, a cercare di sostituire la 
teoria  semantica  della verità con un approccio puramente  sintattico  a quest’ultima, 
sostituendola in toto con la nozione (sintattica, appunto), di dimostrabilità.
Punto di riferimento obbligato di questo approccio è la posizione di Hilbert, per il quale 
la questione della verità può essere posta e affrontata in modo rigoroso solo all’interno 
di un sistema formale relativo a un certo campo della matematica, che non solo  è un 
"sistema chiuso", ma esso "rappresenta" in modo fedele e completo  
i nostri pensieri rispetto a quel campo. Queste determinazioni trovano un’esplicita e 
rigorosa  espressione  nell'affermazione,  secondo  la  quale,  in  ogni  dato  sistema 
assiomatico, "i modi inferenziali del sistema sono orientati secondo l'immagine di una 
realtà  chiusa,  totalmente  determinata,  e  danno  espressione  formale  a  questa 
immagine"57.  Questa  affermazione,  a  sua  volta,  si  basa  su  principi  altrettanto 
chiaramente enunciati, come i seguenti:
1) quando si fissano gli assiomi per una data scienza, essi devono contenere "una 
precisa e completa descrizione delle relazioni che sussistono tra i concetti elementari di 
quella scienza. Gli assiomi fissati sono nello stesso tempo definizioni di quei concetti 
elementari"58;
2) Una volta dati i principi della scienza assiomatica corrispondente a un certo campo 
conoscitivo,  "il  successivo  sviluppo  del  singolo  campo  consiste  poi  nell'ulteriore 
sviluppo logico dell'intelaiatura di concetti già prodotta"59;
3) Ogni proposizione, appartenente al dominio della scienza considerata, "vale per 
vera solo se essa può essere derivata dagli assiomi stabiliti mediante un numero finito 
di inferenze logiche"60.
Per Hilbert, dunque, la questione fondamentale da affrontare è quella di garantirsi la 
possibilità, per una data classe di problemi, di arrivare comunque a una soluzione 
mediante una successione finita di istruzioni, la cui esecuzione non lasci alcun margine 
di dubbio o di ambiguità. La disponibilità di procedure meccaniche è pertanto finalizzata 
a dare una risposta concreta alla questione suddetta e a assicurare che, nel caso di una 
funzione,  per  esempio,  esista  un  algoritmo  per  calcolare  il  valore  della  variabile 
dipendente  a  partire  da  quello  della  variabile  indipendente  (o  delle  variabili 
indipendenti,  nel  caso  si  tratti  di  una  funzione  a  più  argomenti).  In  questo  caso 
possiamo dire che la funzione sia effettivamente calcolabile o  computabile; e, d’altro 

57 D. Hilbert e P. Bernays, Grundlagen der Mathematik II ,  Springer, Berlin, 1939, p. 289.
58 D. Hilbert,  Mathematische Probleme, in D. Hilbert,  Gesammelte Abhandlungen. Dritter Band: Analysis,  
Grundlagen der Mathematik, Physik, Verschiedenes,  Springer, Berlin, 1935, p. 299 (tr. it. parziale in D. 
Hilbert, Ricerche sui fondamenti della matematica , a cura di V.M. Abrusci, Bibliopolis, Napoli, 1978, pp. 
145-162).
59 D.  Hilbert,  Axiomatisches  Denken,  in  D.  Hilbert,  Gesammelte  Abhandlungen.  Dritter  Band:  Analysis,  
Grundlagen der Mathematik, Physik, Verschiedenes, cit., p. 147 (tr. it. in D. Hilbert, Ricerche sui fondamenti  
della matematica , cit., pp. 177-188).
60 D. Hilbert, Mathematische Probleme, cit., p. 300.

46



lato, qualunque algoritmo definisce la funzione computabile che associa ai dati del 
problema la risposta data dall’algoritmo stesso. L’obiettivo che ci si pone, seguendo 
questa via, è quello di mostrare che ogni problema matematico è  decidibile con un 
numero finito di operazioni e di considerare questa procedura generale di decisione  la 
questione principale della logica matematica61. È proprio l’esigenza di dare una risposta 
concreta a questo problema di decisione (Entscheidungsproblem) che spinge Hilbert a 
assumere  il  metodo  assiomatico  come  "il  metodo  generale  di  ricerca,  che  nella 
matematica  moderna  sembra  valersi  sempre  di  più"62 e  come  lo  strumento 
indispensabile  per  ogni  ricerca esatta in  qualsiasi  campo,  proprio in  quanto esso 
facilita  la  precisazione dell'impostazione del  problema e  aiuta  a  preparare  la  sua 
soluzione. Quest’ultima richiede infatti che i sistemi formali siano governati da regole 
le quali "costituiscono un sistema chiuso, che si lascia scoprire e formulare in modo 
definitivo"63.  Che  esse  costituiscano  un  sistema  chiuso  significa  che  il  sistema  è 
determinato da un insieme di regole che non può essere nè esteso, né modificato 
successivamente. 
L'importante, nella visione di Hilbert, non è quindi l'oggetto che si considera ma la 
coerenza del sistema formale che lo tratta, degli assiomi e delle norme di ragionamento 
che lo regolano, l'assenza di intrinseche contraddizioni e paradossi:

a) Tutte le discipline matematiche sufficientemente sviluppate devono essere dotate di 
un proprio sistema di assiomi e regole di ragionamento, che permettano la formazione 
di  sequenze  finite  di  proposizioni  –  le  dimostrazioni  –  delle  quali  i  teoremi 
rappresentano gli ultimi passi;
b) Il requisito fondamentale che ognuno di questi sistemi formali deve soddisfare è 
l'intrinseca coerenza. Infatti, visto che le teorie matematiche formalizzate non sono 
altro che collezioni di proposizioni di per sé prive di significato intuitivo, l'assenza di 
contraddizioni (e non i1 ricorso ad una presunta evidenza) costituisce l'unico criterio 
discriminante di accreditamento.

Secondo Hilbert, dunque, è essenziale che per ogni sistema formale vengano fissati, in 
modo appropriato e coerente, i fondamenti da cui partire (gli assiomi) e i metodi con 
cui  ragionare (le regole di  deduzione).  Ciò che chiamiamo «Matematica» si  riduce 
esclusivamente a quanto il sistema deduce meccanicamente al suo interno, come pura 
manipolazione di simboli.

61 E’ importante notare che “decidibile” non equivale a “risovibile”. Un problema matematico è decidibile 
quando esiste un algoritmo che, a ogni istanza del problema, fornisce sempre una risposta, sia essa 
positiva o negativa; si veda M. L, Dalla Chiara, R. Giuntini, F. Paoli, Sperimentare la logica, Liguori, Napoli, 
2004.
62 D. Hilbert, Axiomatisches Denken , cit., p. 146.
63

 D.  Hilbert,  Die Grundlagen der Mathematik,  'Abhandlungen aus dem mathematischen Seminar der 
Hamburgischen Universität', 6, 1928, p. 79 (tr. it. in D. Hilbert, Ricerche sui fondamenti della matematica , 
cit., pp. 267-289).

47



Il sistema teorico che ne risulta è dunque incardinata su tre caratteri fondamentali che 
devono essere rispettati congiuntamente:

 Coerenza: partendo da degli assiomi ed eseguendo determinati passi logici, si può 
arrivare a contraddizioni? 

 Completezza: nel nostro sistema assiomatico ogni asserzione è dimostrabile?
 Decidibilità: è possibile determinare in un numero finito di passi se una        asserzione  

è vera oppure è falsa?

Una volta rispettati questi tre criteri, come viene detto chiaramente da Wittgenstein nel 
Tractatus,  nessuna sorpresa dovrebbe essere possibile, dal momento che  non soltanto 
non viene conferita alcuna attenzione al ragionamento di un agente che, in presenza di 
un'informazione incompleta, prende decisioni ragionevoli che possono essere scartate 
successivamente quando si ottenga nuova informazione (il cosiddetto ragionamento 
non monotòno),  ma l'obiettivo al  quale si  tende è quello di   rimpiazzare la libera 
iniziativa del matematico con un procedimento meccanico, che consenta di controllare 
tutto  e  di  eliminare  ogni  elemento  di  imprevedibilità.  Per  dirla  con  le  parole 
(certamente polemiche) usate da Poincaré per commentare l'opera di Hilbert, “tutto vi 
è  esplicitato  in  modo da  permettere  di  fare  Geometria  anche  ad  un  cieco”; “per 
dimostrare un teorema, non è più necessario e nemmeno utile sapere cosa vuol dire» e 
l'intera ricerca scientifica sembra ridursi ad una «macchina in cui si introducono gli 
assiomi da una parte e si raccolgono i teoremi dall'altra”.

Nel 1933 però Kurt Gödel dimostrava un doppio risultato limitativo di enorme portata 
tecnica e filosofica. Il  primo teorema di Gödel si  può esprimere così:  “Ogni teoria 
consistente che contenga l’aritmetica di Peano è incompleta, cioè non contiene tutti gli 
enunciati veri”. Ci sono dunque enunciati aritmetici veri G che non possono essere 
dedotti da un sistema assiomatico contenente l’aritmetica di Peano e che sono, di 
conseguenza, indimostrabili. A questo risultato Gödel aggiunge un altro elemento, e 
cioè  che  per  enunciati  come  G,  non  solo  G,  ma  anche  la  negazione  di  G  è 
indimostrabile. Quindi l’aritmetica è incompleta e anche indecidibile in quanto la verità o 
falsità di enunciati come G non può essere stabilita con i mezzi del sistema.
Il secondo sistema di Gödel, corollario del primo, consiste nel far vedere che se un 
sistema come l’aritmetica di Peano può dimostrare la formula che esprime la sua 
stessa consistenza, allora potrebbe dimostrare G. Ma poiché G non è dimostrabile, la 
formula che esprime la consistenza dell’aritmetica non è neppure dimostrabile entro 
l’aritmetica di Peano. Il programma di Hilbert, che aspirava a dimostrare la consistenza 
dell’aritmetica usando il frammento finitista della stessa, si rivelava quindi infondato.
Questo  doppio  risultato  sanciva  quindi  l’impossibilità  di  poter  rispecchiare 
adeguatamente,  a  livello  sintattico,  il  momento  semantico.  I  teoremi  di  Gödel 
mostrano che vi è un nuovo protagonista nella riflessione teorica logico-matematica, la 
complessità logica. Infatti, la meccanizzazione della relazione di conseguenza logica 
funziona per i primi livelli, ma non funziona per livelli superiori e in particolare quando 
si voglia meccanizzare la nozione di verità aritmetica anche solo elementare, o nel caso 

48



della  logica  del  secondo  ordine.  Il  punto  è  che  il  concetto  di  verità  aritmetica 
elementare  risulta  radicalmente  più  complesso  (in  un  senso  rigorosamente 
precisabile) di quello di dimostrabilità. 

6.2. Dalla «verità» alla «verisimilitudine»

Le difficoltà di inquadrare in modo soddisfacente il problema della verità e di darne una 
soluzione capace di resistere alle obiezioni di varie genere che potevano essere via via 
formulate ha indotto l’epistemologia contemporanea a un significativo arretramento di 
posizioni, abbandonando la prima linea, quella consistente appunto nella difesa a tutti 
i costi della postazione incardinata sulla questione dell’accertamento della verità, per 
attestarsi su una linea più facilmente difendibile, almeno a prima vista.

È questo il  senso della posizione assunta da  Popper,  il  quale,  quando si  trovò ad 
affrontare il  problema della  verità,  sotto la  spinta dell'opera di  Tarski,  cominciò a 
focalizzare  la  sua  attenzione  su  un  rapporto  a  tre:  quello  tra  due  teorie  rivali  e 
l'esperienza. Presupposto e punto di partenza di questa prospettiva è la convinzione 
che non esista alcun criterio per stabilire la verità di una teoria, che l'esperienza ci  
consente solo di confutare ipotesi. Dato per scontato questo orientamento di fondo, e 
quindi  l’abbandono  della  difesa  a  oltranza  della  possibilità  di  venire  a  capo  del 
problema della verità, ciò che emerge è una nuova questione: anche se, di fronte a due 
teorie rivali, l'esperienza non ci consentirà mai di dimostrare la verità né dell'una né 
dell'altra, possiamo tuttavia stabilire un criterio che ci consenta di affermare che l'una è 
preferibile all'altra perché «più vicina» (in un senso da precisare)  alla verità? Se non 
esiste un criterio per riconoscere la verità, esiste almeno un criterio per riconoscere 
una  maggiore  o  minore  vicinanza alla  verità?  Il  nodo centrale  della  problematica 
popperiana, negli scritti del dopoguerra, si sposta in questo modo dalla falsificazione 
di una congettura alla scelta tra due (o più) congetture rivali.  La risposta di Popper 
all'interrogativo così posto è nettamente affermativa: 

“La credenza nella verisimilitudine dei risultati ben corroborati della scienza (come le 
leggi della meccanica) è senz’altro razionale, e lo rimane anche dopo che questi risultati 
sono stati  soppiantati.  Si  tratta,  inoltre,  di  una credenza suscettibile  di  gradi.  Noi 
dobbiamo  distinguere  fra  due  diverse  dimensioni  o  scale  di  gradi:  il  grado  di 
somiglianza al vero [truthlikeness] di una teoria, e quello della razionalità della nostra 
credenza nel fatto che una certa teoria ha ottenuto (un certo grado di) somiglianza al 
vero. Ho chiamato il primo di questi gradi “grado di verisimilitudine [verisimilitude] e il 
secondo “grado di corroborazione”. Essi sono “comparativi” nel senso che due teorie 
possono essere confrontate rispetto alla verisimilitudine o alla corroborazione senza, 
tuttavia,  che  ciò  porti  in  generale  (cioè  con  la  possibile  eccezione  delle  teorie 
probabilistiche) a valutazioni numeriche. Se due teorie rivali  sono state criticate e 
controllate  nel  modo  più  completo  possibile,  con  il  risultato  che  il  grado  di 
corroborazione di una è maggiore di quello dell’altra, avremo, in generale, motivo di  

49



credere che la prima è una migliore approssimazione alla verità della seconda. (È anche 
possibile dire di una teoria non ancora corroborata che è potenzialmente migliore di 
un’altra;  vale  a  dire,  che  sarebbe  ragionevole  accettarla  come  una  migliore 
approssimazione alla verità, posto che superi certi controlli, Secondo questa tesi, la 
razionalità della scienza e dei  suoi  risultati  –  e perciò della “credenza”  in essi  –  è 
essenzialmente legata al suo progresso, alla sempre rinnovata discussione dei meriti 
relativi delle nuove teorie; è legata al progressivo rovesciamento delle teorie, piuttosto 
che al  loro presunto  progressivo consolidamento  (o crescente probabilità)  risultante 
dall’accumulazione di osservazioni a sostegno, come credono gli induttivisti”.64

La teoria della verisimilitudine ( o verosimiglianza) è stata messa a punto da Popper per 
cercare di definire i criteri di preferenza delle teorie in modo da esplicitare e rendere 
rigorosa l'opinione «ingenua» secondo cui sono da preferirsi quelle teorie che sono più 
vicine alla verità oggettiva. Essa si basa, come si è vesto, sul concetto di contenuto di 
una  teoria  (o  di  un  asserto).  Il  contenuto  di  un  asserto  a è  la  classe  di  tutte  le 
conseguenze logiche di a, cioè l'insieme di tutte le informazioni contenute in a in forma 
diretta o indiretta. Se a è vero, questa classe può consistere solo di asserti veri, perché 
la verità è sempre trasmessa da una premessa a tutte le sue conclusioni. Ma se a è 
falso, il suo contenuto consisterà sempre in conclusioni sia vere sia false (per esempio: 
"a Natale nevica sempre" è falsa, ma la conclusione che da essa si può trarre, secondo 
cui  lo  scorso  Natale  è  nevicato,  può  essere,  casualmente,  vera).  Poiché,  per  un 
falsificazionista, non si può essere certi della verità di una congettura scientifica (che è 
il tipo di asserto che interessa trattare), bisogna ammettere di aver sempre a che fare 
con asserti che possono essere falsi, dunque che hanno un contenuto in parte vero e in 
parte falso. Chiameremo «contenuto di verità» di a la classe delle conseguenze logiche 
vere di a, e «contenuto di falsità» di a la classe delle conseguenze false di a. Popper ha 
elaborato una teoria della misura dei  contenuti  degli  asserti,  cioè un metodo per 
stabilire dei rapporti  di uguaglianza, maggioranza e minoranza tra di essi.  Questa 
teoria  è  fondata  sull'idea  semplice  e  ovvia  che  il  contenuto  informativo  della 
congiunzione ab di due asserti qualsiasi  a e  b sarà sempre maggiore, o perlomeno 
uguale, a quello di ciascuno dei suoi componenti. Per esempio, se a è l'asserto "venerdì 
pioverà", e b è l'asserto "sabato sarà bello", allora, l'asserto congiunzione ab ("venerdì 
pioverà e sabato sarà bello") avrà un contenuto informativo superiore a quello dei 
singoli asserti componenti a e b. Se indichiamo con Ct (a) il «contenuto dell'asserto a», 
con Ct  (b) il  «contenuto dell'asserto  b» e con Ct  (ab) il  «contenuto dell'asserto  ab» 
avremo

Ct (ab) ≥ Ct (a)

e, analogamente

Ct (ab) ≥ Ct (b)

64 K. R. Popper,  Poscritto alla Logica della scoperta scientifica. I,  Il  realismo e lo scopo della scienza,  Il 
Saggiatore, Milano, 1984, pp. 83-84.

50



Partendo da qui si può arrivare a definire la misura dei contenuti di verità e di falsità di 
un asserto  a,  che indicheremo con Ctv  (a) e  Ctf  (a).  Ciò consente di  definire quel 
concetto di misura di verisimilitudine cui ci premeva giungere. Un asserto sarà da 
considerarsi tanto più verosimile, quanto maggiore sarà la misura del suo contenuto di 
verità  rispetto  a  quella  del  suo  contenuto  di  falsità.  Detta  Vs(a) la  misura  di 
verisimilitudine di un asserto a, essa risulta data da:

Vs (a) = Ctv (a) - Ctf (a)

Impiegando questo concetto di misura di verisimilitudine Popper può enunciare un 
criterio di scelta tra teorie rivali che, in forma sintetica, consiste nel preferire la teoria  
che ha un maggior grado di verosimilitudine. In questo modo egli ha formulato una 
traduzione in termini assai sofisticati dell'idea intuitiva che sia preferibile scegliere una 
teoria più vicina alla verità oggettiva, piuttosto che una che si allontani da questa 
verità. Il confronto tra teorie rivali va fatto sul terreno del loro maggiore o minore 
approssimarsi alla verità assoluta. 
È fondamentale comprendere che in tutta la teoria della verosimiglianza non si tratta 
mai di una misura della differenza tra una teoria e la verità assoluta, ma sempre di una 
misura di differenza tra due teorie. Essendo per Popper inconoscibile la verità assoluta, 
sarebbe privo di senso parlarne come se fosse nota e la sua distanza rispetto alle varie 
teorie in gioco fosse in qualche modo determinabile. L'idea di una verità assoluta ha un 
valore regolativo: la teoria della misura della verosimiglianza non la riguarda, anche se 
questa  teoria,  senza  quell'idea regolativa,  non avrebbe giustificazione.  Popper  ha 
elaborato la teoria della misura della verosimiglianza per dare una veste rigorosa 
all'idea intuitiva di verità assoluta, ma la teoria della verosimiglianza non parla della 
verità assoluta. Lo scarto esistente tra le teorie ipotetiche e la verità assoluta non sarà 
mai conoscibile, ma, considerando i rapporti che intercorrono tra le teorie e scegliendo 
in base alla misura della verosimiglianza, noi non facciamo altro che agire diretti dalla 
regola di preferire quelle teorie che hanno maggiori speranze di essere vere. La verità, 
intesa come l’insieme di tutte le proposizioni vere, si pone come un obiettivo che noi 
prendiamo  di  mira,  ma  che  secondo  Popper  non  possiamo  mai  raggiungere 
«consapevolmente»; al massimo, ci possiamo consapevolmente avvicinare sempre più 
a esso, ma in maniera asintotica, ossia senza il supporto della certezza. Di conseguenza, 
proposizioni e teorie non possono mai essere dette vere, ma solo ‘verisimili’. Alcune 
delle nostre produzioni concettuali potrebbero pertanto essere vere sin da ora, ma 
mentre  non  possiamo  mai  avere  argomenti  sufficientemente  buoni  nelle  scienze 
empiriche per pretendere che abbiamo effettivamente raggiunto la verità, possiamo 
avere argomenti forti e ragionevolmente buoni per pretendere che possiamo aver 
fatto un progresso verso la verità». E la nozione di verosimiglianza serve a Popper 
proprio per spiegare il progresso conoscitivo, misurato in base alla maggiore o minore 
distanza dalla verità di due o più teorie in competizione. La verità è dunque per lui un 
bersaglio rag-giungibile, e perciò la conoscenza è qualcosa che possiamo ottenere: 
diventa tuttavia un obiettivo irraggiungibile se considerata dal punto di vista della 
certezza conoscitiva.

51



Anche questo arretramento dalla verità alla verisimilitudine non è tuttavia esente da 
pecche tali da metterne in discussione la sostenibilità. Pavel Tichy, David Miller e John 
Harris hanno infatti  dimostrato che le definizioni di Popper sono inconsistenti,   in 
quanto se a una teoria la quale, non potendo essere mai una verità assoluta, e quindi 
del tutto vera, contiene necessariamente anche della conseguenze false, aggiungiamo 
una proposizione p vera, allora possiamo estrarre da essa anche la congiunzione logica 
di  questa nuova proposizione vera con un f  falsa qualsiasi già presente nella teoria 
medesima. Questa congiunzione è falsa, e ciò vuol dire che se in una teoria falsificabile 
e  con  un  contenuto  ineliminabile  di  falsità  aumentano  le  conseguenze  vere, 
aumentano inevitabilmente anche le conseguenze false, risultato che nega la prima 
definizione di Popper.
Consideriamo il secondo caso: Popper dice che la verisimilitudine di una teoria falsa 
aumenta se diminuiscono le conseguenze false e non quelle vere; ma anche qui le cose 
non funzionano, giacché se si toglie dalla teoria in questione una proposizione p falsa, 
ci  si  proibisce  di  fare  una implicazione tra  questa  p  falsa  e  un’altra  proposizione 
qualsiasi  q.  Indipendentemente dal valore di verità di quest’ultima la proposizione 
risultante  p   q sarà,  appunto,  sempre  vera,  trattandosi  di  un’implicazione  con 
antecedente  falso  che  è  sempre  vera  indipendentemente  dal  valore  di  verità  del 
conseguente. Questo risultato è quindi contrario alla seconda definizione prospettata 
da Popper.
In altri termini: tra due teorie che hanno un contenuto di falsità, una non può essere in 
alcun caso più vera dell'altra. 
Popper riconobbe subito l’errore compiuto nel fornire una definire una definizione 
formale di verisimilitudine, anche se cercò di circoscrivere il danno: 

“accettai  la  critica  della  mia  definizione  pochi  minuti  dopo che  mi  fu  presentata, 
chiedendomi come mai non avessi visto prima l’errore; ma nessuno ha mai dimostrato 
che la mia teoria della conoscenza, che ho sviluppato a partire almeno dal 1933, e che 
da allora è gagliardamente cresciuta ed è molto usata dagli scienziati d mestiere, sia 
minimamente scossa da questa definizione sfortunatamente errata. E non è mai stato 
dimostrato nemmeno per quale motivo l’idea di verisimilitudine (che non è una parte 
essenziale della mia teoria) non dovrebbe venire ancora usata nell’ambito della mia 
teoria  come  concetto  non  definito.  L’affermazione  che  la  mia  autorità  venga 
danneggiata da questo incidente è ovviamente vera; ma io non ho mai rivendicato né 
desiderato avere alcuna autorità. L’affermazione che la mia teoria venga danneggiata è 
stata fatta senza neppure tentare di motivarla, e mi sembra perciò soltanto frutto di 
incompetenza”.65

7. Conclusione
8.

65 Ivi, p. 25.

52



A questo punto Alice saluta il gatto che le aveva fatto da guida nello stano mondo della 
MQ e ritorna nel mondo della precisione e della macrofisica. Cercando di riordinare la 
sua mente e di fare un catalogo di ciò che aveva imparato durante questo suo viaggio 
rivolge gli occhi al cielo.

All’alba, verso Est, si può vedere in cielo la Stella del Mattino.
Al tramonto, verso Ovest, si può vedere in cielo la Stella della Sera.
Oggi – dice tra sé e sé – sappiamo che si tratta dello stesso pianeta: Venere. Come 
scrive Odifreddi in C’è spazio per tutti “dev’essere stato un grande momento, quando 
qualcuno si accorse che la Stella del Mattino e la Stella della Sera erano lo stesso corpo 
celeste!”. 
Non è importante quando ciò si verificò: la scoperta che si tratta dello stesso oggetto 
sarebbe stata introdotta in occidente da Pitagora, ma sarebbe dovuta agli astronomi 
della Mesopotamia. Infatti nella Tavoletta di Venere di Ammi-Saduqa   sono riportate 
osservazioni risalenti al 1550 a.C. o antecedenti, in cui non si fa distinzione fra l'astro del 
mattino e quello della sera.
Ma nonostante ciò, ancora per molto tempo gli uomini hanno continuato a tessere 
narrazioni, storie e miti  al centro dei quali c’erano  due stelle separate: Fosforo ed 
Espero per i Greci, Lucifero e Vespero per i Latini.
Questo esempio – pensa Alice – pone un problema filosofico e scientifico di primaria 
importanza che può considerarsi la sintesi dei problemi di fronte ai quali era stata 
posta dal gatto che l’aveva accompagnata nel mondo della MQ: la relazione tra la realtà 
esterna, vale a dire gli oggetti e le cose come sono, di cui si occupa l’ontologia, e ciò che 
gli uomini credono o ne sanno: l’epistemologia. Questa differenza può appunto essere 
spiegata con semplicità riferendosi all’esempio di Venere. La proposizione: “La Stella 
del Mattino e la Stella  della Sera sono due corpi celesti distinti” dal punto di vista 
ontologico è, ed è sempre stata falsa, perché si tratta di due nomi dello stesso pianeta. 
Se però prendiamo in considerazione ciò che se ne sapeva in Occidente prima di 
Pitagora, allora la proposizione: “I Greci credevano che la Stella del Mattino e la Stella 
della Sera fossero due corpi celesti distinti” è, ovviamente, vera.
Si apre così una divaricazione tra il discorso ontologica e quello epistemologico, che 
assegnano valori di verità opposti, l’uno vero e l’altro falso, a enunciati che parlano 
dello stesso oggetto. Questo problema viene visto e valutato in maniera diversa a 
seconda del punto di vista filosofico che si assume. I realisti dicono che il mondo e gli 
oggetti e i processi di cui è fatto non sono costruzioni mentali, non sono cioè il prodotto 
del  nostro  pensiero,  per  cui  quando  si  parla  di  verità  occorre  prendere  in 
considerazione esclusivamente le cose in sé così come sono. Venere non solo esiste 
oggi, ma esiste da molto prima che gli uomini facessero la loro comparsa sulla Terra, ed 
esso continuerebbe a esistere anche se non ci fosse alcun pensiero che ne fa il proprio 
oggetto e alcun linguaggio che ne parla: per descriverlo e parlarne in modo veritiero 
bisogna quindi rispettare questa sua autonomia dal nostro pensiero e da ciò che, nel 
corso  della  nostra  storia  evolutiva,  ne  sappiamo,  per  prendere  in  considerazione 
esclusivamente ciò che è ed è sempre stato indipendentemente da noi. Già, ribattono i 

53



fautori del punto di vista epistemologico, ma ciò che chiamiamo “verità” è comunque 
l’esito di un processo conoscitivo di cui gli uomini sono i protagonisti, e che non può 
essere non solo concepito, ma neppure immaginato senza fare riferimento ai soggetti 
che via via lo tessono, per cui ciò che assumiamo come “realtà” dipende sempre da ciò 
che questi soggetti sanno ed è la proiezione delle loro conoscenze e credenze.
La sostanza della questione viene colta e descritta in modo geniale da Luigi Pirandello 
in  Così è se vi pare, incentrata su un tema molto caro all’autore: l’inconoscibilità del 
reale, di cui possono essere date versioni e interpretazioni differenti a seconda del 
punto di vista adottato. 
In questo caso i due punti di vista in gioco sono quelli del signor Ponza, per il quale il  
personaggio attorno al quale ruota tutta la vicenda è la sua seconda moglie, sposata 
dopo la morte della prima, figlia della signora Frola; e quello di quest’ultima, la quale 
invece sostiene che la figlia è ancora viva ed è l’unica moglie del signor Ponza. 
Alla fine la moglie del signor Ponza, condotta in scena con il viso coperto da un velo 
nero, per risolvere una volta per tutte le questione della sua identità, afferma di essere 
al contempo sia la figlia della signora Frola che la seconda moglie del signor Ponza, 
mentre di sé stessa sostiene di non essere nessuna: "io sono colei che mi si crede". 
Interviene a questo punto un personaggio scettico, Lamberto Laudisi, il quale, dopo 
una risata, dice, con uno sguardo di sfida derisoria agli altri: "Ed ecco, o signori, come  
parla la verità! Siete contenti?"
Questa  conclusione  sintetizza  al  meglio  quella  problematicità  del  rapporto  tra  il 
linguaggio e la realtà alla quale esso si riferisce che la meccanica quantistica pone così 
esplicitamente in evidenza. Qualsiasi affermazione parte dalle parole che usiamo (il 
significante), per esprimere un concetto (il  significato) che è interno al linguaggio, in 
quanto  è  parte  costitutiva  del  segno, che  altro  non  è  se  non  la  relazione  tra  il 
significante  e  il  significato,  appunto.  La  realtà  può  essere  espressa  e  conosciuta 
soltanto attraverso il linguaggio, non c’è un accesso diretto a essa che prescinda da 
quest’ultimo. Il  referente, ciò che costituisce l’oggetto del nostro discorso e al quale 
esso  si  riferisce,  è  però  qualcosa  che,  per  definizione,  è  esterno  al  linguaggio 
medesimo, non può essere incorporato all’interno della sua trama. C’è dunque uno 
scarto  incolmabile  tra  il  referente  e  il  significato,  attraverso  il  quale  esso  viene 
introdotto nel linguaggio e incorporato in esso. 
La moglie del signor Ponza, in quanto oggetto del discorso del marito e della signora 
Frola, assume inevitabilmente il significato, e quindi l’identità, che ha all’interno dei 
loro rispettivi discorsi e, in sé stessa, come referente del discorso dell’uno e dell’altra, 
non può dare alcuna risposta, è muta, e, se interrogata, può rispondere soltanto: "io  
sono colei che mi si crede”, proprio perché il referente può parlare soltanto se viene 
introdotto all’interno di un linguaggio, ma in tal caso perde i suoi connotati di realtà 
esterna e diventa inevitabilmente oggetto di un discorso, significato, appunto.
Ora, si dice Alice,  immaginiamo che io voglia scrivere un romanzo filosofico che abbia 
come protagonista il pianeta Venere al quale un uomo curioso che crede ancora che  la 
Stella del mattino e la Stella della Sera siano due corpi celesti distinti chiede se risponda 
al nome di Lucifero o di Vespero, se cioè la sua identità sia legata alla prima Stella o alla 

54



seconda. Se avesse voce e si  comportasse come una realtà a sé stante,  del  tutto 
indipendente  dal  linguaggio  e  dal  pensiero  degli  uomini,  che  si  colloca  quindi 
completamente al di fuori di essi,  non potrebbe rispondere in modo diverso dalla 
moglie del signor Ponza: “Io sono ciò che mi si crede”. 
La conclusione che Alice trae a questo punto come insegnamento profondo del viaggio 
che ha compiuto è molto chiara: se non si riesce a cogliere e a esprimere il nesso tra 
ontologia ed epistemologia , cioè tra la realtà in sé e la sua conoscenza, e non si 
perviene,  in  qualche  modo,  a  pensare  che  ogni  ontologia  è  sempre  anche 
epistemologia e che ogni epistemologia è anche un’ontologia la questione della verità, 
comunque  la  si  ponga,  diventa  un  mistero  che  non  può  in  alcun  modo  venire 
affrontato correttamente e con qualche speranza di successo. Il tentativo da fare non 
può che essere allora quello di pensare l’epistemologia nell’ontologia e l’ontologia 
nell’epistemologia,  senza  allo  stesso  tempo  far  deflagrare  in  alcun  modo  l’una 
nell’altra. Se stacchiamo completamente la realtà esterna dal pensiero e riteniamo che 
il vero sia qualcosa che giace nella sostanza delle cose indipendentemente dal modo in 
cui questa sostanza è pensata tutti i prodotti della conoscenza risultano essere solo 
proiezioni, che vanno considerati equivalenti, dei punti di vista dei soggetti, senza che 
si possa disporre di alcun criterio di preferenza dell’uno rispetto all’altro. Il regno del 
“Così è se vi pare”, appunto.
La  scoperta  di  poter  conciliare  parti  inizialmente  e  tradizionalmente  considerate 
distinte in un’entità unica è sempre una sorpresa che desta stupore e meraviglia. Da 
questa sorpresa inizia sempre un nuovo viaggio della conoscenza. Così come si è 
scoperto  che  Espero  è  Fosforo,  allo  stesso  modo  si  può  sperare  che  un  giorno 
l’epistemologia si approssimi sempre più all’ontologia. Questa è la sfida (e la bellezza) 
della  ricerca  scientifica  in  tutte  le  sue  espressioni  e  articolazioni,  senza  alcuna 
antistorica distinzione tra scienze umane e scienze esatte.

55


	J. Von Neumann, Matematische Grundlagen der Quantenmechanik Springer, Berlin 1932, tr. it. a cura di G. Boniolo, I fondamenti matematici della meccanica quantistica, Il Poligrafo, Padova, 1998.
	A. Einstein, Reply to Criticisms: Remarks Concerning the Essays Brought Together in this Co-operative Volume, in P.A. Schilpp, editor, Albert Einstein, Philosopher-Scientist: The Library of Living Philosophers Tudor Publishing, Leicester, 1951, tr. it. Paolo Boringhieri, Torino 1958, pp. 610-631.

